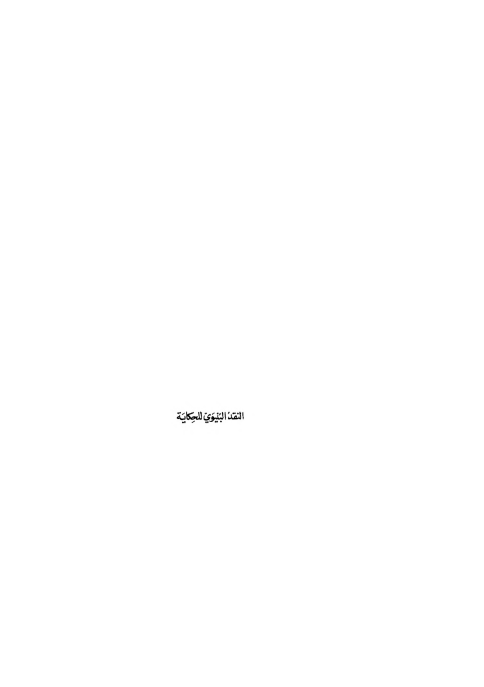


## رولات بارت

# النقذ البنيوي للحكاية

سرجست انطوان آبوزیسد





## رولاٹ کارت

# النقدُ البُنيوَيّ للحِكاية

ترجمية انطوان أبوزييد



سوشبرس \_الدار البيضاء

منشورات عوبیدات بَیروت ـ بِبَادیس جیم حقوق الطبع محفوظة لـِ منشورات عویدات بیروت \_ باریس

الطبعة الأولى ١٩٨٨

### مدخل

منذ سنين تنامت في فرنسا، حركة بحث وجدال تمحورت جهودها حول مفهوم والعلامة ، وصفه وقضيته: وليس عهم أن ندعو هذه الحركة: علم السيمياء البنيانية، التحليل الدلالي، أو التحليل النصتي فالكلَّ لا يرضى عن هذه الكلات، لأن البعض لا يرى فيها سوى ذرجة والبعض الآخر يعتبرها استعالاً مفرطاً في الإمتداد. أما أنا فأكتفي بالتسمية علم السيمياء (١)، وأسعى إلى أن أدلً على جمّاع عمل نظري متنوع. وإذا كان علي أن أقوم بإعادة نظر مريعة للسيميائية أو وفاء لإرشاد لوسيان فيبر (في مقال له عن التمرحل في التاريخ)، أن أجد له نقطة تلاق مركزية، من حيث يمكن لهذه الحركة أن تشعّ قبل وبعد. بالنسبة لعلم السيمياء، سنة ١٩٦٦ هي البداية، أقلة على الصعيد البحث الأكثر

Sémiologie (1)

عيدة : وتحسد هذا التحول في ظهور مجلة ، دف اتسر للتحليس ، .

- والموضوع اللاكاني (١) والموضوع اللاكاني (١) والموضوع اللاكاني (١) والموضوع اللاكاني (١) والموضوع اللاتوسيري : وقد طرحت آنفذ مسائل جادة ما زلنا نما لجها الى الآن : كالتقريب بين الماركسية وعلم النفس ، والعلاقة الجديدة المقائمة بين الكائن المتكلم والتاريخ ، والإستبدال النظري والجدائي للنص بالعمل الأدبي . في ذلك الحين اكتمل اول المحراف للمشروع السيميائي : قضية مفهوم العلامة ، وعالجت كتب و دريدا ، هذه القضية ، كما الحال مع مجلة ، يل كيل ، Tel quel ، وأعمال ، جوليا كريستيقا » .

إن المحاولات النقدية ، السابقة لهذا التحول، تنتمي الى نهضة علم السيمياء . يتوجّب مراجعة هـذا الكتساب بشكـل تـزامتي محض، أي بطريقة معنوية (حين نلصق به معنى، أو معقولية تاريخية) والجمعي هو السائد هنا، على مستوى الكتاب ذاته: كل هذه النصوص متعددة الأبعاد (كما كانة المؤلّف في هذه الفترة مـ 201 – 1972 – حين كان ملتزماً بالتحليل الأدبي إلى جانب السزاسه بمحاولة في العلم السيميائي وبالدفاع عن النظرية البرشية في الفس) وتجميع هذه كلها قد يبدو نتاجاً ملحمياً : لم تكن، منذ البده، أية إرادة لتكوين معنى عام، ولا أية رغبة في أن يتحمّل المره «مصيراً» فكرياً: إنها فقط نفجرات عمل متنام ، غالباً ما يكون غامضاً إزاء ذاته. وإذا كان

<sup>(</sup>١) نسبة الى وجاك لاكان.

من أمر فهو ما علمتنا إياه البنيانية أنّ القراءة الحاضرة (والمستقبلة) هي جزء لا يتجزأ من الكتاب الماضي: ويمكن لنا أن نأمل في أن يتغير أشكال هذه النصوص بمجرد النظرة الجديدة التي قد يلقيها أخرون عليها، كما نأمل، بأكثر دوقة، أن يتهيأ هؤلاء لما يكن أن ندعوه تواطؤ الكلامات، وأن يتمكن كلام الطليعة الجديدة من إعطائها معنى جديداً، كان في كل الأحوال معنى هذه الطليعة: وباختصار كامل أن يتمكنوا من الولوج إلى حركة ترجة (وليست الملامة إلا أداة قابلة للترجة).

وأخيراً ، حركة الزمن الثقافي ليست مسطّحة خطّبة: مواضيع يمكن أن تسقط في المبتذل ، وأخرى خامدة في الظاهر ، يمكن ان تعود إلى مسرح الكلامات: فلاحظت ، مثلاً ، أنّ برشت الذي كان حاضراً في هذا الكتاب ، والذي يُهيّى ، غيابه من ميدان الطليعة ، لم يقل كلمته الأخيرة: إلا أنه قد يعود ، لا كما اكتشفناه بل بشكل حلزوفي: تلك كانت أجل صورة للتاريخ كما اقترحها و شيكو » (إعادة التاريخ دون تكراره ، ودون اجتراره » . وهكذا أحب أن أضع أمام قرائي هذا الكتاب بجابة هذه الصورة .

ر.ب

## أضواء

إن فعل الكتابة لا يتم دون أن يصمت الكاتب. فعل الكتابة كأن يكون الكاتب وخافت الصوت كالميت، أن يصير الإنسان الذي رُفض له الإجابة الأخيرة. وأن يكتب يعني أن يهب منذ اللحظة الأولى، الإجابة الأخيرة للآخر.

والسبب في ذلك، أنَّ معنى عمل أدبي (أو نص) لا يمكن ان يتكوَّن وحيداً. فالمؤلف لا ينشى، أبداً إلا افتراضات معنى، أو أشكالاً، يعود فيملاهما العالم. إن النصوص هنا، شبيهة بزريدات في حلقة معان عاشمة. ومن يمكن له أن يثبت هذه والحلقة، ويبها مدلولاً أكيداً لا لربياً الزمن: أن يجمع الباحث نصوصاً قديمة في كتاب جديد، هو أن يريد سؤال الزمن، وأن يلتمس منه إجابته عن مقطوعات آتية من الماضي، لكن الزمن مضاعف: زمن الكتابة وزمن الذاكرة، وندعو هذه الإزدواجية بدورها معنى تالياً: الزمن هو ذاته شكل. يمكن لي التحدث اليوم عن البرشتية أو الرواية الجديدة وفي عبارات دلالية (وهذا هو كلامي الحالي) ومحاولة تسويغ دليل، أسير أنا وعصري على هذيه، وأن أعطيه اندفاعة مصير معقول. هذا الكلام الإستعراضي تلتقطه كلمة كلام آخر. وقد يكون هذا الآخر أياي، عمة دوران لا نهائي للكلامات: وهذا جزء دقيق من الدائرة.

كل هذا ليقال إن الناقد إذا فرضت وظيفته أن يتحدث عن كلام

الآخرين إلى حد أن يزيد بالظاهر إنهاءه فهو كالكاتب لا يملك ان يقول الكلمة الأخيرة. وأكثر: هدذا الخرس النهاشي الذي يشكل وضعها المشترك هو الذي يكشف الهوية الحقيقية للنقد: فالناقد كاتب".

ومن هنا يبدو هذا الموقف ادّعاء الكينونة، لا القيمة. فالناقد لا يطالب بأن يُمنح و رؤيةً ، أو و أسلوباً ، ، بل ان يمترف الكل بحقّه في كلام ما ، هو الكلام غير المباشر .

وما أعطي إلى ما أعيدت قراءته ليس معنى، ولكن خيانة أو بالأحرى: معنى خيانة. ويجب ان نعود دائماً إلى هذا المعنى، لأن الكتابة ليست إلا كلاماً، أو نظاماً شكلياً (بعض حقيقة ينقط هذا المعنى)، وفي زمن ما (وقد يكون زمن أزماتنا العميقة دون علاقة مع ما نقوله، إلا ما نعنيه حول تغيير إيقاع هذا الزمن). يمكن لهذا الزمن) يعني ان يبحث عن الكلام الأكبر، الذي هو بثابة شكل كل الكلام الأخر. والكاتب غتير عام: ينوع ما يبدأه: مهووس وخائن لا يعرف إلا فنا واحداً: فن ألموضوع والتنويعات. ومن التنويعات، يعرف إلا فنا واحداً: فن ألموضوع والتنويعات. ومن التنويعات، والماركة والكلام. تلك هي المضامين، ويتعلق بالموضوع إصرار على والمشاركة والكلام. تلك هي المضامين، ويتعلق بالموضوع إصرار على الأشكال، وهو الوظيفة الدالة الكبرى التي للمتخيل، أي ذكاء العالم ذاته، ولكن، بالتعارض مع ما يحدث في الموسيقى، كلّ من هذه التنويعات التي يعدي ما تتي يعمر معناه مباشراً

ونهائياً، وبالتحديد، هذا الحوار اللانهائي بين النقد والعمل الأدبي، وهذا يجعل الزمن الأدبي زمن المؤلفين الذين يتقدَّمون وزمن النقد الذي يستميدهم معاً، ليُعطى معنى العمل الأدبي اللغزي، أكثر من أن يدمَّ المعاني التي أربكت العمل الأدبي إلى الأبد.

سبب آخر، ربّها، لخبانة الكاتب: الكتابة نشاط، فمن وجهة الذي يكتب تُستنقد الكتابة بعد سلسلة من العمليات التطبيقية، وقد يبدو زمن الكاتب زمناً عملانياً، إذ ليست تربطه بالزمن التطوّري للأفكار إلا علاقة ضامضة، دون أن يشاطره الحركة. والواقع أن زمن الكتابة هو زمن ناقص: أن يكتب الانسان، يعني إما أن يسقط أو ينهي، ولكن لا يعني مطلقاً أن ويعبر، فبين البداية والنهاية تنقص زردة، يمكن أن تعتبر أساسية، وهي زردة العمل الأدبي ذاته. ولا يكتب الانسان ليجسم فكره بقدر ما يسمى عبر ذلك الى استنفاد مهمة تحمل في ذاتها سعادتها الخاصة. ثمة نوع من الدعوة تمتلكها الكتابة، وتسمى عبرها الى والتصفية على وعلى الرغم من أن العالم يعتبر عمل الكاتب ذاته لا يسعه أن يعيش عبله الأدبي كتأسيس بل هو يعيشه مغادرة ضه ورية.

فحاضر الكتابة وليد الماضي، وماضيها وليد القديم البميد، ولذا فهو حين يتحرّر من الحاضر وعقائديـاً، (سـاعـة يــرفـض الإرث ويرفض أن يكون أميناً) يطلب العالِمُ من الكاتب أن يتحمل مسؤولية عمله الأدبي، إذ ان الخلق الإجتاعي يفترض منه أمانة للمضامين بينا لا يعترف (ولا يعرف) إلاّ بأمانة للأشكال: فما يقيّم اعتباره ليس ما يكتنبه، بل القرار الملحّ في كتابة ما يكتبه.

ويمكن للنص المادي، إذن، أن يتخذ من وجهة الذي يكتبه، طابعاً غير أساسي، وبمقدار آخر، غير موثوق به. إلى ذلك يمكن أن نعاين الأحمال الأدبية غالباً بنظرة حيلة أساسية معتبرينها مشروع هده الأعمال المحض: يُكتب العمل الادبي أن يُبحث عن العمل الأدبي، ولا ينتهى عملياً إلا حين ببدأ صُورياً.

أليس معنى والزمن الضائع، أن يتمقيل صدودة كتباب يكتسب وحيداً مفتشاً عن الكتاب؟ فإذا ما افتعلنا رداً غير منطقي للزمن يكون العمل الأدبي المدي كتبه و بروست، يمتل آننذ مكاناً توسطياً في نشاط الراوي، ويتوسط هذا المكان، من جهة، وهن في الإرادة (أريد أن اكتب) وقرار من جهة أخرى (سأكتب). ذلك ان زمن الكاتب ليس زمناً تعاصرياً، لكنه زمن ملحمي، فهو دون حاضر ولا ماضي. إنه أخضع بالكامل إلى نزف، قد يبدو هدفه، إذا ما أدرك، غير حقيقي بنظر العالم كما كانت روايات الغروسية بنظر معاصري و دون كيشوت، لذلك، فإن هذا الزمن النشط للكتابة ينمو حتى يتجاوز ما يُدعى دليلاً. والواقع أن الإنسان الملحمي وحده، إنسان المنزل والرحلات، الحب والمغامرات العاطفية يمكن له وحده، إنسان المنزل والرحلات، الحب والمغامرات العاطفية يمكن له

أتصور صديقاً لي فقد عزيزاً له ، عزمت على إبلاف مؤاساتي

فأنكبُّ فوراً على صياغة رسالة عفوية. غير أن الكلمات التي ألقاها لا ترضيني: تلك و جُمَلُ ، أصوغ جملاً بأحب ما في ، فأقول عندئذ إن الرسالة التي أنوي إبلاغها هذا الصديق، يمكن أن تقتصر على كلمة واحدة. التنوية. إلا أن نهاية الإتصال بحد ذاته يعترض التعبير الكلي عن إحساسي الحقيقي، وقد أُجابَة هنا برسالة باردة، وبالتالي معكوسة الفعالية، لأن ما أردت إبلاغه حرارة مؤاساتي بالذات. وإذا أردت تصحيح وتقوم رسالتي يجب ألا أكتفي بتنويعها، بل أسعى إلى جعلها متفردة وشبه مبدعة.

على أن الأدب ذاته يخضع لسلسلة الإكراهات الحتمية هذه (فأن تجهد رسالتي النهائية في التفلت من والأدب، ليس في الواقع إلا تنويما أخيراً، واحتيال أدب). كما رسالتي: فأن كلّ ما هو مكتوب لن يهسح عملاً أدبياً إلاّ حين يسمه أن يُتنوع؛ وفي ظل بعض الظروف، رسالة أولية (تكون هي الأخرى ذاتها: أحبُّ، أتألم، أرأف). ظروف هذه التنويعات تشكل كيان الادب (وهذا ما كان الشكليون الروس يسمّونه والأدابية) ولا يسمها أخيراً أن تقيم علاقة الشكليون الروس يسمّونه والأدابية، ولا يسمها أخيراً أن تقيم علاقة تصور نقدي مبسط، شرط أن تُفكّر بعبارات إعلامية (كما يسمح الكلام الحالي به) وهي بالمقابل أساس الأدب ذاته. ولا حظً لي لي إيصال ما أريد قوله بدقة، إلا عبر خضوعي الى قانونه. ففي الأدب إيصال ما أريد قوله بدقة، إلا عبر خضوعي الى قانونه. ففي الأدب إكين الإتصال الخاص، إذا أردت أن أكون الأقل و خطاً ،، علي أن

ولكن لا أحسبنَ هذه الطرافة السبب الذي يقرَبني من الإبداع المرحى به، معتبراً إياه نعمة تضمن حقيقة كلامي: فما هو عفوي ليس بالضرورة أصيلاً. والسبب في ذلك يعود الى أن الرسالة الأولى هذه التي افترض ان تقول ألمي مباشرةً، والتي تعتزم الإشارة الى ما كان فيً، هي رسالة طوباوية، غير أن كلام الآخوين يعيدها مباشرة، منقلةً ومزركشةً برسائل لم أردها.

لا يسع كلامي أن يخرج إلا من لغة واحدة: لمده الحقيقة و السوسورية و (١) أصداء تتردد هنا حتى تتجاوز حدود الألسنية ، فحين اكتب و تعازيَّ ، ببساطة ، تصير مؤاساتي لا مبالاةً ، حتى ان الكلمة تسترني ببرودة الإستمال المحترم . وحين اكتب في رواية ، وكنتُ أنام باكراً ، زمناً طويلاً ، يبدو النص ولا أبسط والمؤلف حين يضع مكان المفعول فيه ، إستمال الأنا ، أو المتكلم ، أو حتى عندما يفتتح الراوي الخطاب ، أو عندما يعلن استخداماً للرمان والمكان الليليَّن ، لا يسعه أن ينتي رسالة ثانية ، تكون أدباً .

ومن أراد الكتابة بدقة توخّى الوصول إلى حدود الكلام، وهو حينذاك يكتب بجدارة الى الآخرين (إذ لو لم يتكلم إلاّ الى ذاته، فإن مدوّنة عفوية تسجّل مشاعره قد تكفيه مؤونته لأن الشعور هو اسمه بالذات). ولما كانت كل مُلكيّة للكلام مستحيلة، حُكم على الكاتب والانسان الخاص (حيفا يكتب) أن ينوّصا رسائلها الأصلية، وأن

<sup>(</sup>١) نسبة الى و فردينان دوسوستور ،.

يغتارا التضمين الأفضل، الذي تغيّر لا مباشريته تشكل ما يريدان أن يسمعاه، لا ما يريدان قوله، فالكاتبُ مَن إذا أراد التكلّم أصغى مباشرة الى كلامه، هكذا يتكوّن كلام مُتلقّى (على الرغم من كونه كلاماً مبتدعاً) ليس سوى كلام الأدب ذاته. والواقع أن الكتابة، هي على كل المستويات، كلام الآخر، لـذا يمكننا أن نرى في هذا العكس المفارق وموهبة، الكاتب الحقة. ويجب أن نرى في هذه الموهبة، سبق الكلام، كون هذا الأخير هو اللحظة الوحيدة (الحشة) التي يمكن الكاتب خلاها أن ينظر إلى الآخر، إذ لا تسع أية رسالة مباشرة أن تبلغ أنه يؤاسي، إلا في حال يلجأ الإنسان الى علامات المؤاساة؛ وحده الشكل يسمح بتجبّب سخرية المشاعر، لأنه التقنية التي

الأصالة هي الثمن الواجب أن تدفعه لقاة الأمل في أن يقبلك (ويفهمك) من يقرؤك. ذلك هو التواصل المترف. كثير من التفاصيل ضرورية ليقول القليل بدقة، غير أن هذا الترف حيوي، إذ حالما يصير الإتصال عاطفيًا (ذلك هو الإستعداد العميق الذي يملكه الأدب) يغدر الإبتذال أخطر تهديد. والحال أن الأدب الذي يعتريه قلق من الإبتذال (والقلق من موته بالذات)، لا يكف عن ترميز استعلاماته الثانية (على حساب تاريخه) وأن يخطها داخل بصف هوامش آمنة. إلى ذلك نرى المدارس الأدبية والعصور تعين للتواصل الأدبى منطقة مراقبة، يحدها من جهة التزام بحلام ومتنوع، ومن

تهدف إلى الفهم والإحاطة بمسرح الكلام.

هذه المنطقة الحيوية: البلاغة التي تقتضي مهمتها الثنائية تجنيب الأدب أن يتحوّل الى علامة للإبتذال (إذا كان هذا الأدب مباشراً) أو إلى علامة غرابة (إذا كان الأدب مبالغاً في اللامباشرية). ويمكن لحدود البلاغة أن تمتد أو تتقلص من غموض الهذبان إلى الكتابة والبيضاء ٥. ولكن من السابت أن البلاغة ، التي ليست سوى تقنية للإعلام الصحيح، مرتبطة بكل الأدب، ارتباطها بكل اتصال، وبخاصة حالما تريد إسماع الآخر أننا نعرفه: البلاغة عي الحجم العاشق للكتابة. هـذه الرسالة التي يجب تنويعها لتُجعّل أكثر صحة ليست إلا مما يشتعل فينا: لا مدلول أول للعمل الأدبي إلا رغبة أن يكتب الإنسان وهي دِرْجةُ من دُرجات غَريزة الحب. غير أن هذه الرغبة لا تملك في تصرَّفها إلا كلاماً فقراً ومسطحاً، العاطفية أساسُ كل أدب، لا تتضمَّن إلا عددا متقلصاً من الوظائف: أرغب، أتالم، أغضب، أحب، أريد ان أحَبُّ، أخاف أن أموت، بهذا وحده يجب ان نبني أدباً لا نهائياً. إن العاطفية مبتذلة او بالأحرى نموذجية ويُفرض هذا الأمر ذاته على كل كيان الأدب، إذ لو كانت الرغبة في الكتابة محضَّ كوكبةٍ لبعض صُور ثابتة، لما بقى للكاتب إلاّ نشاط تنويع وتنسيق: لا وجود البتة للمبدّعين، بل منسّقين، والأدب شبيه بزورق لم يتضمَّن في تاريخه الطويل أي إبداع، بل تنسيقات ولما كانت كل قطعة من هذا الزروق مرتبطة بمهمة جامدة، حُدَّدت إلى ما لانهاية، دون أن

لا يسع أحداً ان يكتب دون أن يتخذ موقفاً انفعالياً (مهما بلغ

يكفُّ المجموع أن يكون ذاك الزورق.

تمرر الرسالة الظاهر ) تما يحدث في العالم ، والمآسي ومناهم الإنسانية ، وصا تحدث في ذاتنسا ، النفات ، الأحكسام ، التقبلات ، الأحلام ، الرغبات ، المواجس ، وكل هذا يشكّل المادة الوحيدة للعلامات ، غير أن هذه القدرة التي تبدو لنا غير قابلة للتعبير لفرط ما هي أولية ليست هذه إلاّ قدرة (المسمّى ، وبعود مرة أخرى الى القانون التاسي للتواصل الإنساني: ليس الأصيل ذاته ، كيا أية لغة مبالغة في تسطّحها . وما كنّا لنتحدث عن فائق الوصف لمولا الفحالة التي تعتري كلامنا . وعبر هذا الكلام الأولية ، هذا المسمّى ، على الأدب أن تعتري كلامنا . وعبر هذا الكلام الأولية ، هذا اللمسمّى على الأدب أن يناقش: لم تكن مادة الأدب الأولية ذلك اللامسمّى على على المكس يناقش: لم تكن مادة الأدب الأولية ذلك اللامسمّى على على المكس تماماً ، المسمّى: ومن أراد الكتابة ، يبدأ تسرّياً مع كلام سابق .

لذلك لم يعد للكاتب الحق في انتزاع و فعل و من الصمت ، كما يقال في السير القدسية الأدبية ، بل على المكس تماماً ، وبصعوبة وقسوة فاثقتين، للكاتب أن ينتزع كلاماً ثانياً من شرك الكلامات الأولى التي توفّر له وجود العالم ، والتاريخ ، ووجوده ذاته . وهذا الكلام هو بمثابة المعقول الذي انوجد قبله ، كون الكاتب أتى العالم المليء بالكلام ، وليس من واقع إلا وصنفه الناس: أن يولد الإنسان ليس إلا أن يعد نظام الرموز المنجز وأن يجيد التألف معه . وغالباً ما نسمع أن على عاتق الفن التعبير عن اللامجير عنه: بيد أن المكس هو الصحيح على عاتق الفن التعبير عن اللامجير عنه: بيد أن المكس هو الصحيح (دون أية نية في التناقض): تنحصر مهمة الفن في عدم التعبير عن المعبر عنه المعبر عنه الأهواء الأكثر وهناً وقدرة، كلاماً آخر ، كلاماً صحيحاً .

وإذا كان للكاتب حقاً مهمة ان يهبّ صوتاً أوّل لكائن ما وقبل الكلام؛ فمن جهة لن يسعه أن يجعل أحداً يتكلم إلا تكراراً لا متناهياً إذ إن المتخَيِّل ضخلٌ (وهو لن يغتني إلا إذا نُسَّقت الصُّور التي تكوُّنه، وهي نادرة وهزيلة مها بدت دفَّاقة)، ولن تكون للأدب من جهة أخرى، أية حاجة للذي كان على الدوام أساساً له: التقنية. ويمكن أن تكون ثمة تقنية (فن) للإبداع، تهم بالتنويع والتنسيق فقط. على هذا نلقى تقنيات الأدب جد متعدّدة عبر التاريخ (على الرغم من كونها غبر محصة) إلا أنها استخدمت لتُبعد المسمَّى الذي حُكم عليها أن تضاعفه . وتتفاوت أدوار وتسميات هذه التقنيات: منها البلاغة ، وهي فن تنويع المبتذل عبر اللجوء الى إبدالات وتنقيلات المعنى. والتنسيق الذي يسمح بإعطاء الرسالة الوحيدة إمتدادَ تحوّل لا نهائي (في رواية مثلاً). الى ذلك فالنهكُّم هـو الشكـل الذي يهبـه المؤلـف لنجـرّده الحاص، بَيْنا المقطع أو الإكتفاء هو الذي يتيح الإمساك بالمعنى ليُصار إلى إذابته بأفضل في جهات مفتوحة. على ان هذه التقنيات الناشئة عن الضرورة التي ألحت على الكاتسب لينطلق عبرهما من عمالم وذات أرهقها العالم والذات من خلال اسم، تهدف كلها الى تأسيس كلام غير مباشر، أي متشبَّث (متجرِّد من الغاية) وملتو في الآن ذاته (حين يقبل بمحطات متنوعة الى مـا لا نهايــة). ذلــك هــو مــوقــف ملحمي، ولكن الأحرى أيضاً ان يكون موقفاً وأورفياً، ليس لأن أورفيه (يغني)، بل لأن الكاتب وأورفيه صعقهما كليهما تحريمٌ واحد يجعل , غناءهما ، تحريماً عن أن يعودا الى كل ما يحبّانه.

وحينا ألمحت السيدة و هيردوران و الى وبريشو و بيأنه يسيه و السمهال صيغة المتكام و أناء في مقالاته عن الحرب، أبدلها بصيغة المجهول الجياعي و هم و . غير ان هذه الصيغة لن تمنع القارئ و من أن يرى المؤلف يتحدث عن ذاته وقد سمحت له بالمقابل الكلام على ذاته دون كلل ... غنبنا وراه صيغة المجهول . وما هم أن يكون و بريشو و هزأة الملأ ، فهو الكاتب حتى لو استعمان بكل فشات الفياشر التي تتجاوز حدود القرواعد ، فهذه الأخيرة لا تعمدو كونها محاولات تستهدف إعطاء شخصه وضع علامة حقيقية ، بيد أن المسألة الأهم التي واجهت الكاتب لم تكن البنة أن يعبر عن و أناه ، أو أن يغفيها (ولم يكن و بريشو و بالسذاجة التي حكمت نظرت ، ليصل الى هذا الاستناج ولم يسمّ إليه مطلقاً) بل كانت المسألة كامنة في كيفية الإستناج ولم يسمّ إليه مطلقاً) بل كانت المسألة كامنة في كيفية رموز يتعلق بحدى ارتباطه بهذه الضرورة التنائية : والكاتب لا يحاول رموز يتعلق بحدى ارتباطه بهذه الضرورة التنائية : والكاتب لا يحاول غير أن يحول و أناه ، إلى مقطع من نظام رموز . وهنا نلج مرّة أخرى في وعي المسألة .

رأى و جاكوبسون ، مستميداً عبارة و بيرس ، في الد و أنا ، رمزاً دلالياً ، وانطلاقاً من اعتبار الد وأنا ، دلالة او إشارة ، فهي تُحيل وضع الناطق الى وضع وجودي والى الحقيقة معناها الأوحد ، إذ إن الد وأنا ، كلَّ كامل ولكنها في الآن ذاته ليست غير ذلك الذي يقول و أنا ، وبعبارات أخرى ، يستحيل أن يحدد الإنسان الد وأنا ، معجمياً ( إلا حين يلجأ الى بعض المناسبات مثلاً و وسيغة المتكام الفود ، ).

في حين أنها تنتمي الى معجم و وتمتطي الرسالة نظام الرموز ، إنها مترجم بارع ، وتبدو و الأنا ، هذه ، أصعب العلامات تعاملاً ، فالطفل لا يكتسبها إلا مة خراً ، سنها تكون أول ما يفقده محبوس اللسان.

على المستوى الثاني أي مستوى الأدب على الدوام، يقف الكاتب إذاء الد و أنا و وقفة الطفل أو محبوس اللسان بحسب كونه روائياً أو ناقداً. وكالطفل الذي ينطق باسمه حين يتكام على ذاته يعدّد الروائي ذاته عبر لا نهائية من ضهائر الغائب، غير أن هذا التحديد لم يكن البتة تنكراً، أو إسقاطاً، أو بُعداً (فالطفل لا يتنكر ولا يتحالم ولا يبتعد عن ذاته). على المحكس من ذلك، عملية مباشرة يقوم بها الكاتب بطريقة مفتوحة صارمة (لا أوضح من ضهائر الغائب المجهول التي يستعين بها ه بريشو و) وهذه يجناجها الكاتب ليتحدث بها عن ذاته عبر رسالة عادية ناشئة بملئها عن نظام رموز رسائل أخرى، حتى يعسير فعل الرمز الكتابة ، دون ان نلجأ الى و تعبير و من تعابير الذاتية يحول الرمز الدلالى (أو الإشاري) إلى علامة محفة.

بنا، على ذلك ليس ضمير الغائب المفرد خديمة من خدائم الأدب، بل هو فعل مؤسَّسة متقدم على كل ما عداه: أن يكتب الإنسان يعني ان يقول ، هو ، (ويعني ايضاً القدرة على قول ذلك). وهذا يغسَّر ان الكاتب حين يقول ، أنا ، (وهذا يحدث غالباً) ، لن نكون لهذا الضمير أية علاقة بالرمز الإشاري. إنه علامة نُظمت رموزها بدقة: وهذه الـ ، أنا ، ليست إلا ، هو ، من الدرجة الثانية. أو « هو ، مستعاد وعول (كما اثبته تحليل الـ ، أنا ، البيروستية). والناقد الذي يفتقد الى أي ضمير ، كما الحال بالنسبة الى عبوس اللسان ، لا يسعه ان يقول إلا خطاباً و مثقوباً ، والكاتب الذي أعجزه ان يمول الد أنا ، لما علامة ، يسكتها عبر إحالتها الى درجة صغر من الفهاش وليست و أنا ، الناقد كامئة في ما يقوله ، بل في ما لا يقوله ، أو الأحرى في المتقطع الذي يطبع كل خطاب نقدي ، ولريًا كان وجود (الأنا) الصارخ يحول دون تشكيلها في علامة ، ولريما كانت على المحكس من ذلك مبالغة في حرفيتها ومشبعة بالتقافة الى الحد الأقصى ، مما يدفع الكاتب إلى تركها في حالة الرمز الإشاري . ويصبع الناقد في عجز عن انتاج و هو ، الرواية ، ولكن أيضاً من لم يسعه ان يطرح عجوس اللسان عن نطق الد وأنا ، بينا يستمر باقي كلامه ، معافياً تطبعه المداورات اللانهائية التي يفرضها قلب الحروف الثابات لعلامة تطبعه المداورات اللانهائية التي يفرضها قلب الحروف الثابت لعلامة

ندفع بالمقابلة الى أبعد. ولئن يقرّر الروائي، كما الطفل ان يرمّز و أناه، عبر شكل الضمير الغائب الغرد، فلأنّ هذا الدوأنا، لم يمتلك بعد تاريخاً، أو انه قُرّر ألا يُعطاه. كلَّ رواية فجرّ، ولهذا تبدو شكل صيغة الإرادة \_ الكتابة. إذ ان الطفل حينا يتكلم هلي ذائه عبر ضمير الغائب المفرد، لا يعدو كونه يعيش هذه اللحظة المشدّ عين يتمثل له الكلام الراشد كمؤسسة كاملة لا يسم أي رمز مفلوط (نصف فاظار ومؤد، نصف رسالة) أن يفسدها أو يقلقها. كذلك فإن وأنا، الروائي لحمّا رغبت في التقاء الآخرين سعت إلى الإلتجاء تحت رعاية الروائي لحمّا رغبت في التقاء الآخرين سعت إلى الإلتجاء تحت رعاية

ما.

الـ ه هو ، أي تحت رعاية نظام رموز عمل ، حيث الوجود لا يتداخل والعلامة. وبالمقابل فإن ظلاً من الماضي يتخلَّل حُبسة الناقد إزاء الـ ، أنا ، ولئن كانت أناه مثقلة بالزمن فإنه (الناقد) لا يسعه أن يجتنبها (الأنا) وان يبهها إلى نظام رمز الآخر. (هل يجب التذكير ان الرواية البيروستية لم تكن محمّنة إلا حين أنبي الزمن في صيغة الفيام ؟). ولما كان الناقد عاجزاً عن إعهال الوجه الصامت لهذا الرمز ، يتحتم علمه أن وينساه، ذاته ، ابدأ كالمحبوس اللسان الذي لا يسمه تدمير كلامه إلا بمقدار ما كان هذا الكلام كائناً. وإذ يكون الروائي هو الإنسان الذي لا الروائي هو الإنسان الذي للاخرين ، يكون الناقد ذلك الإنسان الذي يشيخ ، أناه ، أي يغلق عليها وينساها الى حدّ يجعله يزيلها سليمة وغير قابلة للإنصال بنظام رموز الأدب. فإ يطبع الأدب إذن ، عارسة سرية للكلام غير المباشر .

وحتى يظل هذا الكلام غير المباشر سرياً ، يجب أن يلتجي، خلف صُور المباشر ذاته ، والإنتقالية ، والخطاب الذي يحكي الآخر . من هنا فإن كلاماً كهذا لا يُعقل اعتباره ، خامضاً ، كتوماً ، موجياً أو إنكارياً . فالناقد كمالم المنطق قد يملى ، وظائف في الحجج الدامغة وقد يطالب سرياً بأن يُهم بتقدير صلاحة معادلاته ، وليس حقيقتها متمنياً أن تؤدي هذه الصلاحة المحضة دورها ، أبدأ كملامة وجودها .

ثمة إذن، بعض سوء تفاهم عالق، من خلال البنية العامة، بالعمل

النقدي، غير أن سوء التفاهم هذا لن يمكن إبلاغه في كلام نقدي. إذ ان هذا الإبلاغ قد يكون شكلاً مباشراً جديداً أي قناعاً إضافياً، وحتى يمكن للناقد أن يتكام على ذاته بدقة، يتوجب ان يتحوّل الى روائي، أي أن يُستبدل هذا المباشر المزيف، بغير مباشر معلن، كها حال غير مباشرات كل القصص الخيالية.

ولهذا تبدو الرواية أفق النقد: الناقد هو من سعى الى الكتابة والذي على انتظار عمل أدبي إضافي، يُصاغ خلال البحث عن ذاته. وتكمن مهمته في إكال مشروع الكتابة ومتجنباً إياه في الآن ذاته. الناقد كانت إنما حتى إشعار آخر، والناقد كما الكانب، يتمنَّى من القراء ان يثقوا ويوقنوا أكثر بقراره الذي اتخذه بالكتابة، ولا يسعه أن يوقع هذا التمني، عكس الكانب، لذا يبقى عكوماً بالخطأ \_ وبالحقيقة.

### النقد والحقيقة

[1]

ما ندعوه اليوم و النقد الحديث و ليس حديث العهد. كان طبيعياً ، منذ التحرير (تحرير فرنسا من الإحتلال الألماني) أن باشر النقاد إعادة قراءة أدبنا الكلاسيكي بمنظار الفلسفات الجديدة، ووجهات النقد المتباينة أشد التباين. تناولوا جماع أدبنا، من مونتاني حتى پروست، بدراساتهم الوافية المختلفة. ولا غرابة مطلقاً في أن يعاود وطن الغوص النظر في ماضيه من جديد، حتى يعي مكانة هذه الكتابات في التراث المحلّي: تلك هي الإجراءات المنتظمة التي عليها يُبنى المقيم .

غير أن هذه الحركة التجديدية في النقىد سرعمان مما انهمست بالتضليل (١) ووجَّهت إلى اعهالها (أو إلى بعضها) التحريمات التي تحدّد عادة، عبر ظاهرة النفور، كلَّ طليعة: فارغة فكرياً تلك التحريمات، متكلّفة شفهياً، وخطرة أخلاقياً، من هنا أن شهرتها وليدة النشاوف فقط.

<sup>(</sup>١) ريمون بيكار: النقد الحديث أو التضليل الحديث، باريس - ١٩٦٥. وانتقادات بيكار تطول بشكل رئيسي دراسة «حول راسين» - ١٩٦٤ – منشورات «السُويْ».

لكن المريب في الأمر أن تبرز هذه القضية مؤخّراً. ولم اليوم بالذات؟ هل في الأمر ردة فعل دونما دلالة؟ أهمي عودة عدائية لظلامية؟ أو أنها على العكس من ذلك أصداء المقاومة الأولى لأشكال الكلام الجديدة، والتي كانت تتحفّز للوثوب من الظل؟

بيد أن ما يصعق في الحدث، الطابع الفوري والجهاعي(١) لهذه الهجهات التي شنّت مؤخراً على النقد الحديث. ثمة شيء بدائي وفطريّ باشر تحرّكه في الداخل، حتى كدنا لمخال أنفسنا إزاء طقس ينقّد خلاله طرد فرد خطرٍ من جماعية بدائية. من هنا تناتى غرابة تفسيرات

 <sup>(</sup>١) أبدت مجموعة من المراقبين ما جاء على لسان ريكار، دون تفحص ودون
 النباس وأية شراكة فعلية في الرأي. لنذكر على سبيل المشال أقهات
 مصادر النقد القديم العنيد:

<sup>(</sup>۲۹ ك' ۱۹٦۵ Carrefour ، كارافور ، (بروكسيل، ۲۳ ك' ،

Beaux-arts (۱۹۶۵ - والبوزار » (۳ ت ۱۹۶۵) الفيغارو، (۱۰ ك ا

يب أن نضيف إليها بعض رسائل قرائها في هذا الصدد (١٣ ـ ٢٠ ـ ٢٠ ـ ٢٧ تـ (١٣ عـ ٢٠ ـ ١٩٦٥) ٢٧ تـ (١٩٦٥) ، لانــاسيـــون فـــرانسيـــز ، (٨٦ تـ / ١٩٦٥) بـاريــكــوب (٢٧ تـ ' ـ ١٩٦٥) ، لاروڤــو پــــلانتير ، (١٥ تـ ،

باریسخوپ (۲۷ ت - ۱۹۱۵) و لاروفو بسربالنیم و (۱۵ ت ، ۱۹۶۵). أوروب - اكسبون (ك - ۱۹۶۱) دون أن ننسى ذكر الأكاديمية الفرنسية (ردَّ و مارسيل آشار ، على وتيبري مونيه ،، لوموند ۲۱ ك ۱۹۹۲).

كلمة <sub>ا</sub> إعدام ا<sup>(۱)</sup>. كثيرون حلمــوا بجرح النقــد الحديــث وبشقّــه، وإسقاطه واغتياله وسوقيه إلى المحاكمة ومن ثم إلى المقصلة<sup>(۱)</sup>.

وموجز القول أن ؛ إعدام ، النقد الحديث يبدر كأنه من مهام الصحة العامة والتي من الواجب التجرّؤ على تنفيذها ونجاحها مثار ارتياح.

إن شيئاً حيوباً من بالصميم، إذ لم يكتف أصحاب النقد القدم بأن يمدحوا منفذ حكم الاعدام بالنقد الحديث لموهبته، بل شكروه أيضاً وهنأوه شَية ما يُهناً قياض إقطاعي بُعنَيد عملية النظيف (تنظيف إقطاعيته من الفلاً حين الثائريس) التي أحسن تنفيذها: بالأمس وُعِدْ بالسرمدية واليوم يقبّله دعاة القديم ويبللون لله (٣)

- (١) ، إنه إعدام ه \_ مجلَّة و لاكروا ء \_ .
- (٣) إليك بعضاً من هذه الصور العدائية؛ وأسلحة الهزلية (لوموند). وضربة تحكّمة ،، وتنفيس التجاوزات المعيسة؛ جريدة (القرن العشرون). والشحة ذات السنن القاتلة». (لومونيد) واحتيالات فكرية» (ر. پيكار..) وبيرل هاربور القد الحديث؛ (مجلة باريس ك ١٩٦٦). وحسن أن تلوى عنق النقد الحديث ان يضرب عنق عدد من المتجالين من بينهم رولان بارت، الذي رفع لواء الاحتيال علناً ه. (باريكوب).
- (٣) وأعتقد من ناحيتي ـ أن أعال السيد بارت ـ وقد تهرم أسمرع من أعال السيد پيكاره . (غيتون ـ لوموند ـ ٢٨ آذار ١٩٦٤) ، في لهفة أن أقبّل السيد ريمون پيكار لأنك كتبت رسالة هجائك هذه ، (جان كو ، پاريكوپ).

على أن هذه الهجات التي تصدر عن جماعة معينة، تحمل في ثناياها طابعاً إيديولرجياً. إنها تغوص عميقاً في منطقة الثقافة الفامضة في الدماغ، حيث غرضٌ على الدوام سياسيٍّ مستقِـلٌّ عـن الإختيــارات الآنية، يوجّه الحكم والكلام في الآن ذاته.

كان يكن للنقد الحديث، إبّان الأمبراطورية الثانية، أن يشكّل قضيّة بحد ذاته: ألا يمسّ المنطق ويجرحه حينا يخالف و القراعد الأساسية للفكر العلمي أو حتى المنطوق البحث، و الا يصدم هذا النقد الحديث الأخلاق حينا يتوسّل أنّى كان و جنسانية ملحاحة، معلقة العنان، وقحة و الا يققد مصعة مؤسساتنا الوطنية لمدى الغريب و أليس هذا النقد خطراً وهذه الكلمة من طبقناها على الذات والكلام والفن، أساءت فوراً إلى كل فكر ارتدادي لا ينمو اللا في مناخ الخوف (من هنا وحدة صور التدمير) و ولى ذلك فهذا الفكر يغشى كل تجديد، إذ سرعان ما يتّهم النقد الحديث و بالغراغ و إدهذا ما يقال عامة عن كل جديد). إلا أن هذا الخوف التقليدي يناهضه خوف معاكس، من الظهور مظهر المغالط؛ فيسمى أصحاب يناهض و أو إما دالك النقيد عن المخاص و أو تجاه ضرورة و إعادة النظر بمسائل النقيد و وهكذا يبعدون والعودة العبئية إلى الماضي و بعركة خطابية رشيقة .

وما الارتداد، أشبه ما يكون اليوم بالرأسالية، خجل (١). من هنا فرادة تأكيداته: إذ يتظاهر المرتدون في بادى، الأمر بوضع الأعمال الأدبية الحديثة جانباً، تلك المتحارف على نقدها، وسرحان ما يتخذون نوعا من الإجراء ثم ينتقلون إلى التنفيذ الجماعي. غير أن تلك القضايا التي ترافع عنها مجموعات منغلقة على ذاتها لا تأتي بالشيء المستغرب. فهم بذلك ينجزون بعضاً من فقدان التوازن، ولكن ليم يتوجهون اليوم بالإنتقاد إلى حركة النقد الحديث ؟

الجدير بالملاحظة، في هذه العملية، ليس التعارض حتاً بين القديم والحديث، بل دعوتها الحازمة إلى تحريم لغة معينة تتناول الكتاب بشكل عام: فيا لا يسمح به، هو أن تتحدَّث اللغة عن اللغة.

بيد أن الكلام المزدوج يلتى كبير عناية من المؤسسات التي تحافظ عادة عليه عبر اعتهادها نظام رموز محدوداً: ففي الدولة الأدبية يجب أن يوازي النقد بتنظيمه الشرطة: حتى يبدو أن تحديد الأوّل فيه من الخطورة بمقدار ما في و تعميم ، الثاني: وقد يبدو حديث اللغة عن اللغة أشبه بوضع سُلطة السَّلطة، ولغة اللغة ، موضع الشك والإتهام.

وأن يصوغ الناقد كتابة جديدة على الكتابة الأولى للعمل الأدبي،

(١) أكّد خسائة من مؤيدي ج \_ ل. تيكسبي \_ ڤينيانكور في بيان مهم إرادتهم في و متابعة عملهم على أساس من التنظيم القتائي والإيديولوجية القومية.. قادرة على بجابهة الماركسية والتكنوقراطية الرأسهالية، بجابهةً فقالة، (لوموند ٣٠ \_ ٣١ – ك' ١٩٦٦). أمر يشق الطريق واسعة أمام الإبدالات غير المتوقعة، كأنما هي لعبة المرايا اللامتناهية، كون هذا المنفذ مشتبها به. وما دام النقد يتقيَّد بوظيفته التقليدية في الحكم، لن يعدو كونه امتثالياً، أي بمتثلاً لمصالح القضاة. بيد أن النقد الحق الذي تمارسه المؤسسات واللغات لا يحكم على الأعمال الأدبية بمقدار ما يعمد إلى تمييزها وفصلها وشطيرها.

وحتى يكون النقد خربًا لن يعتاج إلى الحكم، ولكن يكفيه أن يتحدَّث عن اللغة بدل أن يستخدمها. فإ يتهم به النقد الحديث اليوم، ليس بالتحديد كونه و جديداً ، بل كونه و نقداً ، مل النقد ، أي أنه يعيد توزيع أدوار الكاتب والشارح، مما يجعل عمله تعدياً على نظام اللغات. ويتجنب النقاد المحافظون شرَّ هذا النقد بالمحافظة على الحق الذي به يُجابهون ، والذي يدَّعون الحصول علمه و لتنفذه .

## الناقد الأقرب

أقام أرسطو تقنيَّة الكلام المبتدع على أساس وجود محتمل أودع نفوس البشر عبر التقليد وحكهاء القوم والأغلبية، والرأمي السائد. إلخ..

المحتملُ، في أي عمل أدبي أو خطبة، هو ما لا يناقض أياً من هذه السُلطات. والمحتمل لا يتوافق بشكل حاسم وما كان (هذا شأن التأريخ) ولا ما يجب أن يكون (هذا شأن العلم)، ولكن ببساطة يتوافق وما تعتقده العامة مكناً. على أن هذا الممكن يحتمل أن يكون

مغايراً للواقع التاريخي أو للممكن العلمي. فكان أرسطو بذلك أسس نوعاً من الجالية الخاصة بالجمهور. وإذا طبّقنا مبادى، هذه الجالية على بعض الأعمال الجاهيرية الطابع، أمكننا الوصول إلى إعادة تشكيل المحتمل الذي يأخذ به عصرنا؛ إذ إنّ أعمالاً أدبية كهذه لا تناقض البتة ما يعتقده الجمهور ممكناً، مها تكن استحالتها تاريخياً وعلمياً، بارزةً.

إلى ذلك فالنقد القديم يمت بصلة إلى ما اعتبرناه نقداً جاهبرياً مها تمادى مجتمعنا في استهلاك التحليل النقدي واستهلاك الفيلم والأغنية؛ وإذا نظرنا إلى الجهاعة المثقفة رأيناها تتمتع بجمهور مجدين، يسود رأيها الصفحات الأدبية في كبريات الصحف وتتحرك ضمن إطار المنطق الفكري حيث من المستحيل نقض ما هو ناشى، عن التقلد، والحكها، والرأي السائد، الخ. وأخيراً ثمة نقد إحتمالياً.

هذا المحتمل لا يُصرَّح عنه مطلقاً عبر بيانات مبدئية. ولئن كان هذا المحتمل هو وما يتم بسهولة، ظلَّ خارج كلّ منهج، كون المنهج عامة فعلَ شك، تُناقش عبره الصدفُ وطبيعة العمل الأدبي. هذا ما نلحظه بشكل خاص في اندهاشات هذا المحتمل ونقاتِه إزاء ، ومالغات، النقد الحديث:

. فقد يبدو له كلُّ شيء (عبثياً )، (سخيفاً )، (ضُّسالاً )، (مرضيًّا )، (غضوباً ) و(مخيفاً (أ). يُؤثِرُ النقد الإحماليُّ البديهيَّات

<sup>(</sup>١) بعض العبارات التي أطلقها ور. پيكار ، على النقد الحديث: و تضليل ،، =

التي غالباً ما تكون معياريّة. وبناءً على منهج العكس التقليدي، يكون غير المعقول صادراً عن المحرّم، أي عن الخطر: وتصبح الخلافات بالتالي افتراقات، والإفتراقات أخطاءً، والأخطاءُ خطايا، والخطايا أمراضاً، والأمراضُ بشاعاتِ فائقةً. ولما كان هذا النسق المعياريُّ محدوداً جداً ، فاليَسير من الأمور يفيضُ عنه : ثمةٍ قواعد تنشأ وتكون قابلة لأن يدركها الإحتال الذي يستحيل تجاوزه وإلا وقع النقد في نوع من تضادًّ للطبيعة. فما هي إذن قبواعبد الناقبد الأقبرب التي ارتُئيت عام ١٩٦٥.

### الموضوعية

تلك هي القاعدة الأولى التي بها أصمّوا آذاننا: الموضوعيّة. ماذا نفهم بالموضوعيَّة في مادة النقـد الأدبي؟ منا نـوعيَّـة العمـل الأدبي والموجود خارجاً عنّا ، ؟ ، هذا الخارج الأثمن من كل المعايير ، لأنه يضع حداً لهوس النقد، فتجمع عليه كل الآراء وتتفق. ولا نكفُّ عن إعطائه تحديدات كثيرة كونه خاضعاً لتحولات فكرنا؛ قبلاً كانت تعنى الموضوعية، المنطق، الطبيعة، الذوق إلخ... وأمس كانت حياة الكاتب، « قوانين النسوع الأدبي »، التــاريــخ. وهــا نحن الآن نعطــي والمخاطر والأخرق، وبحذلقية ، وتعميّ شاذ ، وطريقة متطـرُّفة، جُمَلٌ مغلوطة . . ، وطابع هذا الكلام مرضيٌّ . . ، و احتيالات فكريّة به . و مناهات؛ ﴿ كُتَابٌ يَحُويُ مَا يَدْعُو إِلَى الثَّوْرَةُ ۚ . . . غَيْرِ أَنْ هَذَا الْكَلَّامُ الذي أطلقه پيكار لم يكن من إبداعِهِ هو ، بل اقتبس نَفَس و پروست ه حينا عارض و سانت بوڤ ٥.

تحديداً مختلفاً. فيقال لنا أن العمل الأدبي يتضمَّن حتميّاتٍ من الممكن استنتاجها حال اعتمدنا و تأكيدات الكلام والعلاقات السفمينية التي يقيمها الترابط النفسي، وضروريات بنية النوع الأدبي ه.

ثمة نماذج مبهمة تختلط هنا. الأول من طبيعة معجمية -: يجب أن يلازم قراءة كورناي، راسين، موليي، إطلاع القارى، على العبارات الصعبة من خلال قاموس و الفرنسية الكلاسيكية ، لمؤلفه ، كايرو ،. هذا لم ينكره أحد؛ غير أن ما يُسمَّى ، بتأكيدات الكلام ،، ليست إلاً تأكدات اللغة الفرنسية ، وأكثر تحديداً تأكدات القاموس.

فمن المزعج ألا يكون الإصطلاح التعبيري في كلام إلاَّ مادة البناء في كلام آخر ، لا يناقض الأول ويفيض إلى ذلك شكوكاً:

إلى أية وسيلة تحقق، إلى أي قاموس يجب أن يخضع هذا الكلام الآخر، العميق، الواسع، الرمزي، والذي منه يتكوّن العمل الأدبي، والكلام ذو المعاني المتعدّدة (١٠ وهذا مماثل لما يمكن أن يحدُث وللترابط النفساني».

<sup>( )</sup> على الرغم من أنني لا أولي الدفاع عن كتابي ، حول راسين ، أهمية منالقة لن يدعني أن أدوع تكرار ما قالته ، جاكلين بياتيي ، في لوموند ( ٢٦ تا ١٩٠٥ ) بأنني اقترفت تفسيرات معكوسة حول لفة راسين . فإذا كنت ذكرتُ ما في فعل تنفَّس من تنفُّس ( بيبكار ، ص ٥٣ ) ليس لأني تجاهلتُ معنى العصر الذي مؤذاه ( إستراح ) كما سبق وقلتُ بل المعنى المعجميّ لم يكن متناقضاً والمعنى الرمنزي ، الذي يشكل ، عبر الصادفة وبطريقة ماكرة ، المعنى الأولى . . . . .

عبر أي مفتاح وأية رؤية عليك أن تقرأ العمل الأدبي ۴ أشكال كثيرة يعتمدها الناقد لتسمية السلوكات الإنسانية، ثم يعمد إلى وصف ترابطها النفساني عبر أشكال متعددة أخرى: فالعلاقات التضمينية لعلم النفس التحليلي تغتلف تماماً عن تلك التي لعلم النفس السلوكي الخ. يبيقى أن غالبية النقاد يلجأون إلى علم النفس و السائد »، الذي يدركه الناس جميعهم، فإ يهبهم شعوراً بالإطمئنان عظهاً و ويشاء سوء الطالع أن يتكون علم النفس مما تعلمناه في المدرسة عن و راسين « وكورناي الخ... لأنه يطمئننا إلى الصورة التي اكتسبناها وكوناها عن الكاتب مذ كناً على مقاعد الدراسة:

ذاك تحصيلُ حاصل!.

فإن يقال أن شخصيات مسرحية وأندروماك، وأفرادٌ محندّرن وأن عنف هيامهم... إلى ما هنالك، هو من دواعي تجنّب الغموض على حساب السطحية، دون أن يأمن المرء جانب الخطر ».

أما فيا يتعلَّق « ببنية النوع الأدبي » ، فقد رغبنا في معرفة المزيد عنها: تناول الباحثون على مدى مئة عام كلمة « البنية » ، وتُمة « بنيوبات كثيرة » : البنيوية الوراثية ، الظواهـريـة إلـخ ... ثمة أيضاً بنيـويّـة « مدرسية » ينحصر دورها في إعطاء تصميم عن العمل الأدبي. أية بنيوية يقصد هؤلاء ؟ وكيف السبيل إلى إيجاد البنية دون اللجوء إلى نحوذج منهجى ؟

كذلك الأمر بالنسبة للمسرحية ذات النسق الذي يعود فضل

انتشاره إلى المنظّرين الكلاسيكيين؛ ولكن ما تكون بنية الرواية، التي يجب أن تُقاتِل و هلوسات، النقد الحديث؟

هذه البديهيّات ليست إلاّ إختيـارات. فـإذا تنــاولنــا والترابــط النفساني، وحلَّلناه حرفيّاً، لتبيّن لنا أنه ساخر بما يعالجه أو أنه خارج عن كل ملاءمة؛ فلم يدّح أحد ولن يدّحي أبداً أن الخطاب العمل الأدبي معنى أدبياً، يُعلمنا فقة اللغة بوجوده، غير أن المسألة تكمن في معرفة إذا كان للناقد حق قراءة معان أخرى في الخطاب الأدبي، لا تتناقض وهذا الأخر.

ولن يسع القاموس أن يجيب عن هذا التساؤل. ولكن تمة قراراً إجماعياً حول الطبيعة الرمزية للكلام. على أن هذا التحليل يمكن له أن ينسحب على و البديهيات و الأخرى: كون هذه البديهيات تأويلات لأنها نفترض اختياراً مسبقاً نموذ نفساني أو بنباني، و ونظام الرموز هذا يمكن له أن يتنزع، وهو في الحقيقة واحد؛ وقد تعتمد موضوعية التقد بجملها على الدقة التي من خلالها تطبق على الممل الأدي النموذج الذي تختاره، ولن يكون اعتادها مطلقاً على انتقاه نظام الرموز(۱). ولبس هذا يعد كل شيء؛ فلم يكن من الفمرورة إعلان الحرب على النقد الحديث الذي أسس موضوعية وصفاته على ترابطها. فالنقد الحديث الذي أسس موضوعية وصفاته على ترابطها. فالنقد الاحتالي يختار كالهادة نظام رموز الكلمة: وهو اختيار كغيره من الإختيارات. ولكن لننظر إلى عواقبه.

(١) الذي يعتمد على هذه الموضوعية الجديدة.

٣ \_ النقد البنيوي

يعلم أصحاب هذا النقد الإحنائي وجوب المحافظة على دلالة الكلمات ، والخلاصة ، ليس للكلمة إلا صعنى واحد : المعنى الجميل وقد تؤدي هذه القاعدة ، وبشكل تعسمي ، إلى الإرتياب أو تبسيط وتبذيل عام للصورة : ينهون عنها برقة وبساطة ( يجب ألا نقول أن تبنوس اغتال بيرينيس لأن بيرينيس لم تحت قتلاً ) وتارة أخرى يهزئونه حين يتظاهرون متهكمين التقبد بجرفية الكلام الموحى (إن ما يربط نيرون الشمسي بدموع ، جوني ، ناشيء عن عمل ، الشمس التي تجفف مستنقعاً ، أو عن « إستعارة من علم الفلك ، (1)

ويتشدّدون طوراً آخر على اعتبارها روساً من رواسم العصر ( يجب الاَّ ندّعي أي تنفَّس في كلمة تنفَّس، لأن هذه كانت تعني في القرن السابع عشر وارتـاحه). وقد نخلص الآن إلى دروس فـريـدة في القراءة: يجب أن نقرأ الشعراء دون أن نوحي: تمنـم أية رؤية من الإرتفاع أعلى مما تعنبه هذه الكلمات التي لا أبسط ولا أحس، ومها كانت هذه الرؤية في رواج من أمرها. وليس للكلمات قيمة مرجعية، ولكن إستهلاكية: فهي تستخدم في الإتصال كما في أي تبادل أعمال مستَّط، وتُعدَم من الإيحاء.

بشكل عام، الكلام لا يفترض إلاّ تأكداً واحداً : التبذّل: وهذا ما يختاره النقاد الإحتاليون دائماً.

والضحية الأخرى التي تقع فريسة هذا النقـد: الشخصيـة هـدف.

-

الدّين المالغ فيه والساخر؛ وعلى هذه الشخصية ألا تسرف بإظهار عواطفها: معيارهم في ذلك تصنيف يجهله النقد الإحبالي (لا يسع أوريست وتينوس أن يتكاذبا) ولا يعرفه الاستهيام (أريفيل تحب الحيل دون أن تتصور بأنه يتملكها) فهذا اللههش الذي يتحكم بالكائنات وعلاقاتهم، يجب ألا يتوفّى للخيال: الحياة هي الواضحة وفي العالم على حدّ سواء. كأن يقال ليس ما يدعو إلى اعتبار أعمال رسين مُدرَجة ضمن نطاق مسرح الأسر، لأنها تمثل موقفاً سائداً وبيد و عبناً أن يشدد الناقد على تجاذب القوى الذي تبرزه المأساة الراسينية، وكون السلطة أساس كل مجتمع. على أن هذا الموقف يمُ العراف نا اعتراف، وإن على شيء كثير من الإعتدال، بتحكم القوة في العلاقات الإنسانية.

ولم يكفُّ الأدب، الأقلُّ قرفاً، عن النعليق على الطابع غير المحتمل للمواقف المبتذلة، لأنه الكلام الذي يمولُّ العلاقة السائدة إلى علاقة أساسية، ويجعل هذه الأخيرة علاقة فضائحية. هكنذا يسعى النقد الإحتالي إلى الإنتقاص من كل شي، درجةً.

فالذي يبدو مبتذلاً في الحياة يجب ألاّ يوقظ في الأدب؛ وما ليس كذلك في العمل الأدبي، يجب ألا يُبتذَل. تلك هي الجاليّة الفويدة، التي تحكم على الحياة بالصمت وعلى العمل الأدبي باللامعني.

#### الذوق

ولئن مررنا على بعض قواعد هذا النقد الإحتمالي، نهبط أكثر، متجاوزين الرقابات الساخرة، لنلج المنازعات الباطلة ونحاور نقاد الأمس البعيد امثال ونيزار، وونيبو موسين لوميرسييه، عبر نقاد عصرنا الأقدمين.

كيف يكن لنا أن غداد مجموع المحرّمات التي نشأت تلقائياً عن الأخلاق والجالية، وحيث يزجُّ النقد التقليدي بكل القيم التي يعجز عن الصاقها بالعلم؟ ولنسمُ نظام التحريات هذا ، بالذوق ، فعمَّ ينهي الذوقُ التكامّ؟ على الأشياء . إذ مرعان ما يعد الشيء مبتذلاً ، ساعة يُنقل إلى خطاب عقلاني: تلك فظاظة ناشئة ، لا عن الأشياء بحد ذاتها ، بل عن تمازج المجرد بالمحسوس (يمنع منعاً باتماً أن تمترز الأنواع الأدبية)، وما يبدو مضحكاً ، بنظر هذا النقد، أن يتمكن أحدهم من الكلام على الأسانية في معرض عمله الأدبي. في يصدم هو لكل المسافة القائمة بين الشيء وكلام النقد المرموز ، حتى ننتهي إلى تبديل غريب لا جدوى منه: وفي حين يندر أن تكون صفحات النقد القليلة بجردة كلياً (١) ، بدو أعال النقد الحديث على المكس من ذلك ، أقلَّ تجريداً ، لأنها تعالج مواداً وأشياء ، لذا عدها النقد الاحتمال ذات تجريد لا إنساني.

المجلَّد 1 ، ١٩٥٦ .

ما يعنيه الإحتال بكلمة ومحسوس، ليس إلا والمألسوف. فالمألوف هو الذي يتحكم بذوق الإحتال؛ وعلى ذلك لا يمكن للنقد أن يتخذ الأشياء (كونها غاية في النثرية)، والأفكار (لأنها مسرفة في التحريد) منطلقاً وأساساً، بل عليه أن يعتمد على القيم دون غيرها.

وهنا يبن الذوق مفيداً إلى أقصى الحدود ، إنسه الخادم الأمين والمشترك للأخلاق وللجالية معاً . وهنو بمشابة البناب الدوّار عبره يتلاقى و الجميل ، وه الحيّر ، يدرجها سنراً النقد الإحمالي ضمن نوع مسطّط على أن لهذا القياس قوة تَبَدُّد السراب: فحينا يُتَهم النقند بالإسراف في الكلام على الجنس يجب أن نفهم أن مجرّد الكلام على الجنس هو دائماً مفالاة : فإن يتمثّل الناقد الأبطال الكلاسيكيين توفرً لهم جنس (أو لم يتوفرً ) أمر يعني أن تتدخّل أمور الجنس و المهووسة ، المطلقة العنان ، الوقحة » .

وما لم تُجمع عليه آراء هذا النقد: أن يكون للجنس دور في تشكيل الشخصيّات، بيد أن هذا الدور يمكن أن يتبدّل بحسب المنهج الدي يتّبعه النقاد، أكان منهج فرويد، أو ادلي، وهذا ما لم يدخل في وعي النقد والناقد القديميّن، وماذا يعرف هذا الأخير عن و فرويد، اللهم إلا ما قرأه في مجموعة وماذا أعرف».

والواقع ان الذوق تحريم للكلام، ولا يعود السبب في إدانة علم التحليل النفسي إلى أنه يعتمد التفكير، بل لأنه يتوسّل الكلام، ويأمل النقد القديم في تحويل علم التحليل النفسي الى مجرّد ممارسة طبيّة يعاين المريض خلالها، فلا يثير حينئذ أي اهتمام يفوق الإهتمام بالتأثير (١). لكن الأدهى في الأمر، أن هذا العلم يتناول في خطابه الكائن المقدّس بامتياز، وهو الكاتب. والذي يشرَّحه هذا العلم ليس كاتباً حديثاً ، بل هو كلاسيكيِّ. فيعتبر «راسين» أنقى الشعراء على الإطلاق وأكثرهم إحتشاماً في إظهار عواطفه (٢).

والواقع أن النقد القديم يصوغ من علم التحليل النفسي صورة غاية في العتق. وتستند هذه الصورة إلى تصنيف سلفي للجسد والإنساني. فالإنسان بحسب النقد القديم تكوِّنه منطقتان تحليليتان: المنطقة الأولى ، إذا صحَّ التعبير، هي المنطقة العليا \_ الخارجية: الرأس حيث الخلق الفني، الظهور النبيل، ما يمكن إظهاره، وما يجب أن يُرى، أما الثانية فهي الدنيا \_ الداخلية ، حيث الجنس (الذي يجب ألا يُسمى) الغرائز ، و النزوات الموجزة » ، و العضوي » ، و الآليات المغفلة » ، و عالم الميول الفوضوية الغامض ». فهنا يتمشل الإنسان البـدائــي المبـاشر وهناك يتجلَّى الكاتب المتحوَّل، المالك نفسه.

ولطالما ادعى النقد القديم أن علم التحليل النفسي يغالي في وصل الأعلى بالأدنى، والداخل بالخارج، وهو الى ذلك يهب «الأدنى» المخبأ، إمتيازاً مطلقاً، حتى ليكاد يصبح هذا الأخر في النقد

(١) الوخز بالإبر.

(٢) ص ــ ٢٥ ــ ، أيمكن لنا أن نبني شكلاً غامضاً حين نحكم ونبيِّن عبقرية راسين التي ولا أوضح، (المجلة البرلمانية No Revue parlementaire)، ت ١٩٦٥).

الحديث، المبدأ والتفسيري اللأعلى الظاهر ». وعلى ذلك لا يكاد المرء يتبيّن والحصى » من والماسات » (١).

نته جه الى النقد القديم مرة أخرى: ان علم التحليل النفسي لا يحوَّل موضوعه الى و اللاوعي و وأن النقد التحليلي النفسي بالتالي لا يسعه أن يُتُّهم بجعل الأدب ( مُفهوماً سلسياً الى أقصى درجات السلبية ) ، لأنها ، على العكس من ذلك تعتبر الكاتب فاعلاً لعمل (وهذه الكلمة تنتمي الى اللغة التحليلية .. النفسية وهذا ما يجب ألا نغفله)، وقد يبدو افتراضاً مبدئياً أن يمنح المرء قيمة عليا « للفكرة الواعية ، وان يفترض بالتالي القيمة الدنيا ، للمباشر والبسيط ، ، وأن كل التعارضات الجالية \_ الأخلاقية بين إنسان عضوي، ميولي، آلي، بلا شكل محدود ، أوليّ ، غامض الخ. . وبين أدب إراديّ ، نيّر ، نبيل، مجيد ، يستمد بجده من إكراهاتِ التعبير، هي تعمارضات سخيفة، لأن الإنسان التحليلي ـ النفسي ليس قابلا للتجزئة، ونموذجيّته البشرية بحسب ما يورده جاك لاكان، ليست نموذجيَّة ، الداخل، أو الخارج، ولا « الأعلى » أو « الأدنى » ، بل انها نموذجية الوجه والقفا المتحركيّن اللذين يمتلكان كلاماً لا بكفُّ عن تبادل أدواره وعن تدوير المساحات حول ما ليس موجوداً بالفعل. ولكن ما ينفع هذا التنويه بعلم التحليل (١) ووما دمنا نتحدث عن الأحجار، لنحك هذه الدّرة؛ لفرط ما يسعى المعضى إلى اكتشاف هاجس ما عند كاتب، يكادون يهيلون عليها الكلام في والأعاق، حيث يمكن ان يجدوا من كل شيء، وحيث يفترضون الحصاة جوهرةً ٤. والجنوب الحر ١٨١ ت ١٩٦٥).

النفسي؟ إن جهل النقد القديم عام التحليل النفسي هو بكثافة وصلابة الأسطورة (وهذا ما يجعلها تتخذ في النهاية طابعاً جذاباً): إلا ان موقفها هذا لا يتم عن رفض بل عن حالة مدعوة لتتجاوز بهدوء كل الأجيال: وما يسعني ان أقول عن منابرة الأدب الفرنسي بخاصة، منذ ما يقارب الخمسين سنة، في إعلان اوالية الفرييزة، واللاوعي، والحدس، والحدس بالمعنى الألماني، أي كل ما هو في تعارض تام مع الذكاء ع. وكاتب هذه الأسطر ليس ورعون بيكار عذا الكتابات التي ترقى الى ١٩٦٥ بل وجوليان بندا ، عام ١٩٦٧ (١).

#### الوضوح

تلك هي الرقابة الأخيرة التي يطرحها النقد الإحتالي. وهي تتوجه الى اللغة. فترى هذه الرقابة أن تمنع بعض الاستعالات عن النقد كونها تندرج ضمن نطاق اللهجات، بيد أن كلاماً أوحد يفرض ذاته على النقد: الوضوح ، (1).

فمنذ زمن بعيد، يعيش مجتمعنا الفرنسي الوضوح، لا كميزة اتصال فعليّ بسيطة، ولا كصفة متحرّكة يمكننا إسنادها الى كلامات متنوّعة ولكن ككلام منفصل: كأن يقتصر الأمر على ان يكتب المرء اصطلاحاً تعبيرياً مقدساً، ينتمي الى اللغة الفرنسية، كها خُطت

- (١) ذكرته بطريقة مدحية جريدة ؛ الجنوب الحرّ ؛ (١٨ ت' ١٩٦٥).
- لا بد من دراسة صغيرة لنتاج و جوليان بندا و الحالي.
   (٢) أمتنع عن ذكر كل اتهامات و العامية الكثيفة و التي كنت هدفاً لها.
  - ٤٠

الهير فليفية والسنسكريتية ولاتينية القرون الوسطى (١). فالإصطلاح التعبيري قيد المعالجة والذي أسميناه والوضوح الفرنسي »، هو لغة سياسية بشكل خاص، ولدت ساعة تمتّ طبقات المجتمع العليا أن تحوّل فرادة كتابتها إلى كلام عالميّ، وهي تسعى جاهدة الى إقناع الكل بأن منطق اللغة الفرنسية هو المنطق الأمثل: وهذا ما يدعونه بعبقرية اللغة : وتكمن عبقرية اللغة الفرنسية في أن يتقدَّم الفاعل الكلام، ومن ثمّ العمل أو الفعل، ويكون في الخاتمة المتلقّي أو المعمل، بشكل يتلاءم ومحوفرة وطبيعي» كما يدعون.

غير أن تلك الأسطورة تخطّاها العلم عبر الألسنية الحديثة (٢) فاللغة الفرنسية ليست أقل ولا أكثر (منطقية) من أية لغة أخرى (٢) ونعرف جيداً ما أحدثت المؤسسات الكلاسيكية من تشويهات في لغتنا.

- (١) كل ذلك قاله در يون كونو ، عبر الأسلوب الملائم: د منا الجبر الذي يحكم المقلانية التيوتونية ، فعل الإيمان هذا الذي سهل على فريديريك بروسيا وكاترين روسيا مساوماتها ، عامية الديبلوماسيين ، واليسوعيين والهندسين الأوقليدين ، ويظل ظاهراً النموذج المشال ، ومقيساس كمل كلام فرنسي » .
  - (عصيّ، ارقام وحروف، غالبار ـ ، أفكار ، ـ 1970).
- (٣) انظر شارل بالي \_ ألسنية عامة وألسنية فرنسية (بسرن، فـرانك، طـ / ٤/ ١٩٦٥).
- (٣) يُبِب عدم المزج بين إدعاءات الكلاسيكية بأن في النحو الفرنسي التعبير الأمثل عن المنطق العالمي وبين وجهات النظر العميقة التي لد ، وبور رويال، حول مسائل منطقية الكلام.

والغمريب في الأمر ، أن الفمرنسين لا يكفّمون عن التضاخر بـ ه راسينهم ، (ذي معجم الألفي كلمة) ، ولا يتشكون مطلقاً من عدم إكتماجهم شكسبراً فرنسياً .

انهم يقاتلون اليرم وبهتة مضحكة لأجل ؛ لغتهم الفرنسية »: وقائع إيطانية ، تفجّرات ضد الغزوات الخارجية ، أحكام بالموت على بعض الكلمات المرددة وغير المرغوبة . إذ يجب على الدوام تنظيف اللغة وتنقينها من الشوائب ، ومنع وإزالة وصيانة هذه اللغة من كل دخيل عليها . ولما كنا نعارض الطريقة الطبية التي كان يلجأ إليها النقد القديم المرضية )، نقول أن ثمة مرضاً وطنياً ندعوه تطهيرية الكلام . ونترك لعلم النفس العبافي - الإنتي قرصة تحديد معنى هذه التطهيرية ، حتى ليتوجَس المرء من هذه الملتوسياتية رعباً : يقول المجمولا بالون ، كلام قبائل البابو فقير جداً ، فلكل قبيلة لغنها ومعجمها في إضحمال دائم لأنهم يحذون بعض الكلمات كلما واروا أحدهم الذي يعرف الحدادة على الحدادة ١٠٠٠.

نكاد نتلاقى وقبائل الپايو عند هذا الحد: فنحن لا نزال نبخر كلام الكتباب والأموات رافضين في الآن ذات الكلمات والمسائي الجديدة التي تلدهما الأفكار: فعلامة الحداد هنما تطمال الولادة لا الموت.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) ، بارون، ، جغرافيا (صف الفلسفة \_ طبعة Ecole ۱ ص ۸۳).

بيد أن حرّمات الكلام هذه تساهم الى حد ما في الحرب الصغيرة التي تخوض غارها الطبقات المفكرة. والنقد القديم هو في عداد هذه الطبقات وليس والوضوح الفرنسي و الذي يدَّعيه سوى لهجة كغيرها من اللهجات. إنه تعبير إصطلاحي خاص، كتبه فريق عددً مس الكتّاب، والنقاد، والمدونين، وهمو لا يعاكمي كتّابنا الكلاسيكيين مطلقاً، بل كلاسيكية كتّابنا. ولم تتأثّر هذه اللهجة الماضوية بما يفرضه التعليل من ضروربات محددة، أو بالغياب الزهدي للصور، بمثل ما يتكون الكلام الشكلي للمنطق (هنا يحق لنا الكلام على الوضوح) بل تأثرت بمجموعة من القوالب التي حفلت وفاضت (ا) ببعض الجمل المداورة التي تميَّرت هي الأخرى برفضها بعض الكلمات التي أبعدتها لمرمناً أو جذراً من الدخلاء، كون هذه الكلمات آتية من عوالم غريبة مشكوك بأمرها.

غد هنا فريقاً محافظاً يرى عدم إحداث أي تغيير في الفصل والتوزيع المجميّن: ذلك أشبه بانقضاض على ذهب الكلام، وقد يقصر هذا الفريق عمل الكاتب على إطار ضيّق. كأن يضع بتمرقه مثيراً (۱) من الإصطلاحات يُمنع الخروج عليه (المقيلسوف الحق مثيراً (۱) مثال على ذلك: والموسيقي الإلهية تُسقِطُ كل الأحكام المسبقة، كل التضايقات الناشة عن عمل أدني سابق حيث راح وأورف، يكيرُ

التصايقات الناشة عن عمل ادبي سابق حيث راح وأورفه، يكسِرُ قبنارته الخ..، كل هذا ليقال أن ومذكرات، مورياك الجديدة هي أفضل من القديمة (لوموند \_ 1970).

 (۲) المثبر (راسب غريني محتو على دقائق من الذهب أو سواه من المعادن الثمينة). بلهجته مثلاً). أما الإطار الذي خصَّصه هذا الفريق للنقد فقد يبدو غريباً وخاصاً لأنه يستحيل على الكلهات الفريبة أن تلج إليه (كأن أمسً ما يلجأ إليه النقد هو حاجات مفهوميّة محضة جمد مختصرة).

بيد أن ذلك الكلام هو في الصدارة من الكلام الشامل. وليس هذا الكلام العالميّ و المزيّف، إلاَّ ما هو سائد: ولأن عدداً هائلاً من العادات والمرفوضات يكوّنه (الكلام) لن يكون إلا لهجة خاصة أضيفت الى اللهجات: إنه الكلام الشامل لمعتلكيه.

يكننا التعبير عن هذه الترسيسية الألسنية بصورة أخرى: فيا ان اللهجة: هي كلام الآخر (لا الغير) فهي ليست بالتالي كلام الذات، وهذا ما يفسر ميزة هذا الكلام. ساعة يبطل الكلام أن يكون خاصاً بجاعتنا، نعده غير ذي فائدة، فارغاً، هاذياً، ممارساً لا لدواع جدية، بل لدواع تافهة أو منحطة (ترف، إكتماء)، هكذا يبدو كلام و النقد الحديث، لناظريّ و ناقد سلفيّ نموذجيّ ا أكثر غرابة من لمجة و اليديش ا (وقد تغدو هذه المقابلة مشكوكاً بصحتها) (١) التي يكن ان يتلقنها (١) المرء وإذ لماذا لا تقال الأشياء ببساطة أكثر ع. و.

كم من المرّات تناهت إلى أسهاعنا هذه العبارة؟ ولكن هل يمكن

 <sup>(</sup>١) ر.م. ألبريس، فنون، ١٥ ك ١٩٦٥ (بحث حول النقد) ويبدو أن
 لغة الجرائد والجامعات مستبعدة من كلام البديش.

 <sup>(</sup>٢) في المدرسة الوطنية للغات الشرقية.

للنقد القديم أن يتبّرأ من كلامه المتلبّس، كما لا يسعه أن يتجاهل الطابع الصحّي الخفي لبعض استعمالات شعبية (١).

ولو افترضت نفسي ناقداً قديماً، لرأيت من المعقول أن أطلب من وملائسي أن يكتبوا وإن السيّد بيرويه ، يجبد كتبابة استعالات الفرنسية ، بدل أن يقولوا: و يجب أن نمدح قلم السيد بيرويه الذي ما انفك يخزنا بعبارته المفاجئة وبما تحمل في طيّاتها من غبطة .. ، أو أن يعني هؤلاء وبالنقمة » ، وكلَّ حركة صادرة عن القلب تسعر القلم وتشحنه بنتؤات قاتلة ، (۱).

فها يمكن أن يقال عن قلم الكاتب، الذي يشتمل حيناً، ويخـز حيناً آخر، ويغتال أحياناً ؟ هذا الكلام ليس واضحاً إلا بمقدار ما هو مقبول.

والواقع أن الكلام الأدبي الذي مارسه النقد القديم، لا يهمنا بناتاً. لا يسعه أن يكتب ولا أن يفكّر بشكل مختلف. إذ ان يكتب المرء، يعني أن ينظم العالم، وأن يفكّر (أن يتعلم لغة يعني ان يتلقن كيفية التفكير في هذه اللغة) وقد يبدو أمراً غير ذي فائدة أن أطلب من التفكير في هذه اللغة) وقد يبدو أمراً غير ذي فائدة أن أطلب من الآخر مراجعة كتابة ذاته، إذا لم يقرّر إعادة تفكير ذاته. ولا يرى

<sup>(</sup>١) . برنامج عمل لمحبّدي الألوان الثلاثة: بنينة خطّ الدفاع، إنقان استرداد الكرّة بالمقب، إعادة النظر بمسألة الإصابة ، ..1965 العرب 1.26 النظر بمسألة الإصابة ، ...

<sup>(</sup>٢) ب - هـ - سيمون ـ لوموند ـ ١ ك ١٩٦٥ ، وج بياتي لوموند ـ ٣٣ ت ١٩٦٥ .

النقد القديم في ولهجة، النقد الحديث إلا تجاوزات في الشكل مفلّفة بتفاهات عميقة. ويمكننا واختصار، كلام، حين نلغي النسق الذي يؤلّفه، أي الروابط التي تصوغ معنى الكلمات، فيمكننا حينئذ ان نترجم كل شيء الى لغة فرنسية جيدة: فلم لا نعمد إلى تحويل و الأنا \_ المثالي، الفرويدي إلى والضمير الأخلاقي، في علم النفس الكلاسيكي؟ أليس هذا المقصود من تلميحات النقد القديم ؟ نعم، إذا حذف كل ما عداه. إعادة كتابة في الأدب، لأن الكاتب لا يمتلك كلاماً \_ قبلياً وينتقي عباراته من بين عدد من نظام رموز مثماثلة (وهذا لا يعني ألا يسعى جاداً إلى اكشافها).

ثمة وضوح في الكتابة، غير إن هذا الوضوح بمتَّ بصلة أكثر الى و ليل الدواة، الذي تكلّم عليه و مالارميه، منه الى المعارضات الحديثة التي تحاكي أسلوب و قولتير، و و و نيزار، فالوضوح ليس صفة تلصق بالكتابة، بل هو الكتابة ذاتها، من حين تتأسس هذه الكتابة وتصير على حالها، إنه كل هذه الرغبة التي تتضمنها الكتابة.

ومن الأكيد أن يشكل هذا الأمر صعوبة بالفة للكاتب تفوق حدود تقبله. ولكن كيف يسعه اختيار هذه الحدود، إذا حدث وقبل ان تكون ضيَّقة: ان يكتب المرء، لا يعني ان يلتزم علاقـة سهلـة مع و واسطة، تربطه بكل القراء المكنين، بل ان يلتزم الكاتب علاقة صعبة مع كلامنا الخاص: فعل الكاتب فريفية يجب أن يؤديها للكلام الذي هو حقيقته، لا كما يدعي النقد الصادر عن جويدة والأمة الفرنسية، أو والموند، والملهجة، أو والرطانة، اليس أداة للظهور، كها قد يُوحى به مع تهامُّلِ غير مفيد هي الخيالُ (فهي تصدم كها الخيالُ) ويمكن للخطاب الفكري أن يستمين به يوماً ليحدَّد الكلام الاستعارى.

أدافع هنا، عن حقي في الكلام، لا عن حقي في لمجني الخاصة. وكيف يسعني الحديث عن ذلك ؟ الحريّ بالمر أن يس ضعفاً عميقاً ساعة يتخيّل ان يكون أحدهم مالكاً لبعض الكلام حتى يصبر من الضروري ان يدافع عنه كملكيّة ، لما خصائص الوجود. فهل يكن أن أكون انا قبل ان يكون كلامي؟ كيف يكن أن أعيش كلامي كصفة لاصقة بشخصي ؟ . وكيف أوقس أن الفضل في كلامي يعبود إلى وجودي المسبق ؟ يكن للناقد ان يعالج هذه التوهمات خارج الأدب؛ غير أن الأدب هو بالتحديد ما لا يسمح بهذه المعالجة. فأنت حين تبسط التحريم على بقية الاستمالات، تنفي ذاتك عن الأدب: فلا يسعنا مطلقاً ، ويجب ان يُحال دون إمكاننا، التصرّف حيال الأدب كما الشرطة القامعة ، إذا و فن متحرّد ، كما في سالفي العهود أيام وسان \_ مارك = جراردان ) (١).

## اللاترميز

و والوضوح ، القواعد التي لا تمت بأية صلة الى عصرنا الحاضر: فالقاعدتان الأخبرتان رقتاً الينا من العصر الكلاسيكي، أما الأولى فمن العصر الوضعي، فيتكون بذلك جسم من القياسات الشائعة، نصف - الجالية (والناشئة عن الجميل الكلاسيكي)، نصف - المعقولة (التي اختلقها « الذوق العام »): ويتم بذلك إقامة مدى يؤمن التواصل بين الأدب والعلم ولا يختص بواحد منهما دون الآخر .

وجلَّ ما يظهر هذا الغموض في الاقتراح الأخير الذي يسدو استحوذ على الفكرة الإيصائية للنقد القديم، لفرط ما كرَّرها السلفَّيون بورع، ومؤدَّاها أنه يجب احترام و نوعية ، الأدب.

إستعان أصحاب القديم بعبارة والأدب هو الأدب، حتَّى يباشروا حربهم ضد النقد الحديث، فيتهموا هذا الأخير بكونه وغير مبال، بالأدب من حيث هو حقيقة فريدة ، (١) . ولهذه العبارة مزية الحتمية التي لا يكن دحضها: والأدب هو الأدب ه.

ومتى أكدنا عجز النقد الحديث عن تقويم و الأدب من حيث كونه أدباً، أمكننا ان نتذمَّر من عقوق هذا النقد الحديث، العاجز عن تحسس ما في الأدب من فن وعاطفة وجمال وإنسانية (٢). وذلك بأمر من الإحتال أو الممكن إلى ذلك، يتظاهر بإقران النقد بعلم مستحدث

(۱) ر. پیکار ص ۱۰۶ وص ۱۲۲.

(٣) . . . المجرَّد من هذا النقد الحديث، اللاإنساني والمضاد للأدب، (المجلة البرلمانية \_ ١٥ ت ١٩٦٥)

يتخذ الموضوع الأدبي في و ذاته ، دون ان يعود الى علوم أخرى ، تاريخية أو أنتروبولوجية : ويبدو هذا التجدد ، إذن مريساً : حتى أن و بمرونوتيم ، يلجأ الى العبارات ذاتها ليلمو ، وتين ، على إهمالمه و الجوهر الأدبيّ ، أي ، والقوانين الخاصة بالنوع الأدبي ،

أن يحاول الناقد إقامة بنية الأعمال الأدبية مبادرة في غاية الأهمية متحى إليها بعض الباحثين عبر ما الآخروا من مناهج، لا يتحدَّث عنها النقد القدم، وهذا طبيعي، لأنه يدّعي الحفاظ على البنيات دون أن يباشر أي عمل بنياني (هذه الكلمة التي تـخـز العقـول والتي يجب « تنظيف ، اللغة الفرنسية منها).

من النابت والأكيد ان تجري قراءة العمل الأدبي انطلاقاً من مستوى هذا العمل الأدبي، ولكن يرفض البعض من ناحية ان يروا مضامين ناشئة عن التاريخ أو عام النفس - بُعَبِّد ان تتنبَّت الأشكال - كون النقد القديم لا يرغب البتة في هذه و البرانيات، مها كان الشمن، ومن ناحية أخرى، فإن التحليل البنياني للأعمال الأدبية يكلّف أكثر بكثير بما نتصور حتى لتكاد المرترة المستحبّة حول مخطّط العمل الأدبي، تكلّف بناء تماذج منطقية: ويستحيل على الناقد الأدبي أن يحدد نوعيّة الأدب إلا انطلاقاً من نظرية عامة في العلامات: وحتى يكتسب الناقد حتى الدفاع عن قراءة مستمرّة للمعل الأدبي، عليه ان يكتسب الناقد حتى الدفاع عن قراءة مستمرّة للمعل الأدبي، عليه ان الادب، وجب ان يخرج من الأدب وأن يكون للذاته تقافحة انتروبولوجية. إننا نشك في أن يكون النقد القديم مهيًّا لذلك. فهو

يقصر مهماته على الدفاع على يراه نوعية جالية: لأنه يرى من الضروري ان يحافظ على القيمة المطلقة التي بقيها الأديب في عمله الأدي، والتي لم يستها واحد من العلوم والبرانية ، كالتاريخ وخلفيات علم النفس: فلا يكف النقد القديم عن أن يرى العمل الأدبي نقياً لا تشوبه أية علاقة مع العالم ، ولا أي اقتران بالرغبة . فالأحرى أن يكون غوذج هذه البنيانية المتحفظة أخلاقياً بحثاً .

ا قبل صم الآلمة، حين تتحدث عن الآلمة ـ همذا ما أسر به ديمريوس أمير قاليم ـ وتكاد تكون اللهجة الآمرة التي يطلقها النقد القديم من القبيل ذاته: فإذا تحدثت عن الأدب، قل أن ذلك من الأدب. غير أن هذا الرأي الجازم ليس مجانياً، فقد يتظاهر الناقد في البدء بإمكانية الكلام على الأدب، بأن يجعله موضوع الكلام. ولكن سرعان ما يستنفذ هذا الموضوع غايته، إذ ليس ما يقال عنه، اللهم إلا عن الكلام ذاته. والواقع أن النقد الإحتالي يؤدّي إما الى الصمت المطبق، وإما الى الثرثرة: إنه لمحادثة مستحبّة ذاك الذي يُددعى الرابخ الأدب، كما قال رومان جاكوبسون عام 1971.

كاد الناقد الإحتمالي يصمت بعد أن أقمدته كل تلك التحويمات التي يحاول أن يبيّن خضوع النص لها: فخيط الكلام الرفيع الذي أبقته له هذه الرقابات لم تسمح له بشيء سوى بتأكيد حق المؤسسات على الكتّاب الأموات. أما أن يصوغ كتابة نقدية موازية للعمل الأدبي ليضاعف كلام النص، فهذا أمر يفوق قدراته ووسائله، كونه، على حد زعمهم، عاجزاً عن تحمل تبعات هذا العمل.

إن الصمت ، سلوك مَنْ سعى إلى العطلة . لنسجَّلْ إذن ، في معرض الوداع، فشل هذا النقد. ولما كان النقد الإحتالي هذا الأدب، كان عليه أن يبحث في إقامة الشروط التي من خلالها يغدو العمل الأدبي ممكناً ومحتملاً وكان حرياً به أن برسم الخطوط الكبرى لعلم، أو أقلُّه، لتقنية العملية الأدبية ، غير أن هذا النقد ترك هذا الإهمام والهمَّ على السواء للكتَّاب أنفسهم، فكان أن تولُّوا بأنفسهم خوض هذا البحث (توفرت لحسن الحظ جماعات من الكتَّاب التزمته من مالارميه حتى بلانشو): ولم يكفّ هؤلاء عن الإقرار بأن الكلام هو من مادة الأدب ذاتها ، ساعين بدلك ، كلُّ عبر طرقه الخاصة ، إلى الحقيقة الموضوعيّة لفنهم، وهل يعقل أن نحرِّر النقد بعد ذلك، بحيث نخوَّله ان يحدُّد لنا العنى الذي يكن أن يهبه أناس حديثون الأعال أدبية سالفة؟

أيخامرنا الظن بأن « راسين » كان خصَّ هذا النقد القديم باهتمامـــه ساعة صاغ نصَّه ؟ وما يمكن أن يعني لنا مسرح : عنيف ولكن محشتم ؟ ، وما تسع عبارة وأمير أبيِّ وكريم؟ و(١). وما أغرب هذا الكلام! فهم حين يتكلَّمون على بطل المسرح الراسيني يظهرونه وبطلاًّ رجولياً ، (دون ان يلمُّحوا الى جنسه). حتى إذا استعنا بهذه العبارة في المسرح الهازىء، تحدث ضحكاً وجلجلة عظيمين، وهذا ما يحدث تماماً حين

نقرأ رسالة كتبتها ، جيزيل ، لصديقتها ، ألبيرتين ، تضمُّنها رأياً في « راسن » مؤدّاه « صفات الأبطال رجولية » (٢).

<sup>(</sup>۱) ر.پيکار.

<sup>(</sup>٢) م \_ بروست، بحثاً عن الزمن الضائع (پلياد، مجلد ١).

ألا تمارس وجيزيل، و و اندريه النقد القدم حين تتحدثان عن والنوع المأماوي و و الجبكة و (نتلمس هنا نظم النوع الأدبي)، وعن الطبائع المصقولة (وهنا نتلمس أثر و ترابط العلاقات النفسية ») دون أن تنسيا الإشارة إلى أن مسرحية و أنالي اليست و مأساة غرامية كما يشير النقد القدم إلى أن الندروماك اليست و مأسام طوطنية ») (١٠) على ان هذا المعجم الذي استمناً به والذي أعاده النقد القدم إلينا، هو معجم صبية كانت تنهياً لنيل شهادتها العالية، منذ خس وسبعين سنة خلت.

توالى مندئد فهور ماركس، فرويد، ونبتشه. ولم يكف « مرلو \_ بونتي ، و « لوسيان فيبر » عن إعلان حتق إعادة النظر « بناريخ التاريخ » وبناريخ الفلسفة، حتى يتحول الموضوع الماضوي ، إلى موضوع كلّي. إذن لماذا لم يرتفع صوت مماثل ليوفر للنقد الحق ذاته ؟

يكن أن نفس هذا الصمت وهذا الفشل او ان نقوله على الأقل بشكل آخر. فالنقد القدم ضحيَّة حالة يجمع محللو الكلام على تسميتها بعَمة الرموز (1): إذ يستحيل عليه أن يتصور او يتلمس رموزاً، أي

<sup>(</sup>١) ر - يبكار لم أصنع قط من وأنـدروماك؛ مسرحـاً وطنيّـاً، ولم تكمن تمايزات الأنواع اقتراحي ـ وهذا ما أنهمت به صراحة، تحدثتُ عن صورة الأب في اندروماك هذا كل شيه.

<sup>(</sup>٢) عمه الرموز: العجز عن تصور الرمز.

تواجدات مع المعاني، فهو يعتبر الوظيفة الرسزية الاكثر عصوميّة، مشوّشة، محدودة أو ممنوعة، على الرغم من أن الوظيفة الرمزية تنبح للبشر بناء الأفكار، والصور والأعمال الأدبية إذا تجاوزنا الإستعمالات العقلية للكلام.

من الثابت والممكن أن يتحدث المرء عن عمل أدبي خارج كل مرجع يحيلنا إلى الرمز. وهذا يتعلق بوجهة النظر التي يخنارها شرط أن يعلن عنها.

فحين عليَّ أن أعالج اندروماك من وجهة نظر إيرادات العرض أو ان أحلل مخطوطات بـروست انطلاقاً من ماديَّة شطباتها، لن أرى ضروريًّ الإعتقاد او عدماً بوجود طبيعة رمزية للأعيال الأدبية، دون المجال الواسم الذي للمؤسسات الأدبية والناشئ، عن التاريخ (١٠)؛

فالمحبوس اللسان يجيد حياكة السلال او ممارسة النجارة. ولكن منذ اللحظة التي يدَّعي فيها المرء معالجة العمل الأدبيّ بذاته، وانطلاقاً من وجهة تكوّنه يصبر مستحيلاً ألا يطرح الناقد متطلبات قراءة رمزية

من وجهه تكونه يصير مستحيلا الا يطرح النافد متطلبات الراءة والريه في أبعادها المتشعبة. وهذا ما قام به النقد الحديث ــ والعالم يدرك تحاماً ما أنجزه هذا .

النقد، حتى الآن، حين اعتمد في قراءات الطبيعة الرسزية للأعمال الأدبية، أو كما يدعوها باشلار، ارتدادات الصورة. على ان النقد القدم، الذي حاول ان يختلق معركة لم يع لحظة ان يكون المعني

(١) راجع، حول راسين، وتاريخ أم أدب؛ لوسوي ۔ ١٩٦٣.

بالبحث هو الرموز، وأن الذي وجب ان يناقشه بالتالي هو حرّيات وحدود نقد رمزيّ واضح.

سبق أن ثبت هذا النقد حقوق الحرف الشمولية ، دون ان يلمح الى حقوق يمكن أن يتحصلها الرمز حتى وإن تبدّت هذه الحقوق على شكل حريّات منبقيّة رغب الحرف عنها للرمز . فهل ينفي الحرف الرمز أو هل يسمح به على العكس من ذلك؟ وهل يدل العمل الأدبي دلالة حرفية أم رمزية . أو بحسب قول ورمبو، وحرفياً وفي كل الاتجامات ، (؟ عذا ما يمكن ان يشكل رهان السجال .

كل التحاليل النقدية التي تناولت وراسين و تترابط بمنطق رمزي . فكان يتوجّب إما تأكيد وجود هذا المنطق الرمزي بمجموعة وإما التنبّت من إمكانية هذا المنطق ( مما قمد يسمسع و برفع مستوى السجاله) ، أو إظهار ان كاتب وحول راسين ، كان أساء تطبيق قوانين هذا المنطق الرمزي . وقد يكون أحس بهذه الإساءة بعد سنتين من نشره الكتاب وست سنوات من إعادة قراءته .

إنه لدرس فريد في القراءة: أن يعترض القارى، على كل تفاصيل الكتاب، دون أن يشير لحظة الى أنه تلمس مقصده العام، أي ببساطة: المعنى. فالنقد القديم يذكّرنا بأولتك والسلفين، الذين يتحدّث عنهم و اومبرودان، إذ يشاهدون فيلماً للمرة الأولى، لن يعاينوا من المشهد

 (١) قال رمبو لوالدته، التي لم تكن لتفهم قصيدة و فصل في جهنم ،: وأردتُ أن أقول ما يقوله هذا الكلام، حرفياً وفي كل الإتجاهات.

كله إلاّ الدجاجة التي تعبر ساحة البلدة.

فلا يُعقل إذن، أن يصنع النقد من الحرف امبراطوريــة مطلقــة السلطة وأن يعمد بالتالي إلى الإعتراض على كل رمز باسم مبدأ لم يُنشأ له بالأساس.

أفيمكن ان نلوم الصينيّ لكونه لا يتقن الفرنسية ويخطىء فيها ، حين يتحدث بلغته الصينية ؟

ولكن علاَمَ صُمُّ الآذان عن الرموز ، ولِــمَ عَمَهُ الرموز هذا ؟ ، الخطر في الرمز؟ ولِمَ يمكن أن يشكل تعدد المعاني خطراً على الكلام الذي يدور حول الكتاب؟ ولم تبعث هذه التساؤلات اليوم بالذات؟ ليس أكثر أهمية من أن يصنف المجتمع كلامه. فأن يغير الناقد أو الأديب هذا التصنيف، أو أن ينقل الكلام هو أمر من الثورة أورب.

ما حدَّد الكلاسيكية الفرنسية ذاتها منذ قرنين خليا، هو الهرميّة والفصلُ والاستقرار في كتاباتها. ومثلت الشورة الرومنطيقية هـذا الإضطراب في التصنيف. إذ أن تبديلاً مهمّاً في أماكن أدبنا طرأ منذ مئة سنة، وبالتحديد منذ مالارمية فيا يمكن أن يُتبادل، يتداخلُ ويتوحَّد، تلك هي الوظيفة النائبة التي للكتابة، الشعرية والنقدية (١). فلم يكتفي الكتاب بأن تولّوا هم مهمة النقد بل جعلوا عملهم الأدبي يعلس بذاته شروط ولادته (بروست) أو حتى غيابه (بلانشو)، الكلام ذاته يهمى الى أن ينشر أنّى كان في الأدب وحتى خلف الأدب ذاته، وها الذي ينشى، الكتاب يأخذه من الخلف، فلا شعراء ولا روائبين بعد الآن؛ لا وجود الا لكتابة (١).

<sup>(</sup>١) جيرار جينيت و بلاغة وتعليم في القرن العشرين ».

<sup>(</sup>١) والشعر والروايات والأقاصيص هي بمثابة عنقيات فريدة لا تخدع أحداً

أو تكاد، قصائد، ونصوص لأي شيء تنفع ؟ لن يبقى إلا الكتابة،.
 لوفلينريو (مقدمة لكتاب La Fièvre).

# أزمة الشرح

نعاين تحول الناقد الى كاتب، عبر حركة تكاملية ولا ننكر على عملية التحوّل هذه قصد الناقد الداخليّ في التحوّل الى كاتب. فما همنا أن يجد بجده في كونه روائيّاً، أو شاعراً أو كاتب محاولات أو مراسلاً ؟ إذ لا يمكن ان تحدّد الكاتب عبارات تعبّن دوره أو قيمته، ولكن وعباً للكلام وحده هو الذي يمينحه صفة الكاتب. والكاتب هو من اعتبر الكلام مشكلته، ومن أحسل بعمقه، لا من اغتراً بوسيليّة أو بجاله. ظهرت كتب نقدية، تتوجّه الى القراء مثبل توجّه الكتب الأدبية البحتة، بأن تسلك السبل ذاتها، مع أن مؤلفيها لبسوا كتابًا بل نقاداً.

وإذا كان للنقد الحديث بعض حقيقة فيمكن هذا ، إذ ليس بعض هذه الحقيقة كامناً في وحدة مناهجه ، ولا في هذا النرف الذي يدّعي تأييده ولكن في توحد العمل النقدي بعيداً عن كل غيبيات العمل أو المؤسسات ، فيئبت من الآن فصاحداً عملاً بمل الكتابة . وصار لزاماً بالتالي أن ينضم الكاتب الى الناقد ، في الظرف العصيب ذاته ، ليواجها معا الموضوع إياه : الكلام ، بعد ان فصلت بينها زمناً تلك الأسطورة المحبَّدة بالكاتب على حساب الناقد ، فاعتبرت الأول و خالقاً عظماً والثاني خادماً له مطواعاً ، أو التي تجعلها ضرورين، كل في مكانه الأمثل . . . .

النقد القديم لم يسعه ان يصفح عن هذا الانتهاك الأخير ، إلا انه

مها سعى في ردّ هذا الإنتهاك، يعجز عن إيقاف عجلة التجاوز، ففي الأفق تبديل آخر، لم يعد حكراً على النقد وحده أن يبدأ ، تجاوز الكتابة، (١)، هذا التجاوز الذي طبع عصرنا بميسمه، بــل الخطــاب الفكريّ بأسره أيضاً.

والواقع أن « إينياس دوليولا » مؤسس النظام الكلامي الذي راعى في تأسيسه شروط البلاغة ، ترك لنا منذ أربعة قرون خلت ، في كتابه « تمارين روحية » نموذج خطاب ممسرح ، ساهمت في تكوينه قوة غير قوة القياس او التجريد كالتي استطاع جورج باتبل ان يلحظها (١٠).

ومنذئذ، ما برح الكتاب وأولم وساد ، و ونيتشه ، يحرقون دورياً واعد النص الفكري، ويبدو ان تلك المسألة هي اليوم قيد المعالجة، إذ يفضي الفكري الى منطق مغاير، فهو يتجاوز حيز والاختبار الداخلي ، العاري: يبحث عن الحقيقة الواحدة ذاتها ، الشائمة في كل كلام، أكانت خيالية أم شعرية أم استدلالية، كونها صارت حقيقة الكلام ذاته . فحين يتكلم جاك لاكان، يبدل التجريد التقليدي الذي للمفاهم بتمديد كلي للصورة في حقل الكلام، بحيث لا ينفصل المثل

- (١) فيليب سولرز، ودانته ومسار الكتابة، \_ مجلة تِل كل، عدد ٢٣،
- (٢) و .. من هذا القبيل نعتبر المعنى الثاني لكلمة مَسْرَعَ : الإرادة الضافة الى النص، التي تجبر على الإحساس بصقيع الهواء ، على التعرفي ... لذا ، من الخطأ التقليدي أن تُعلِبَ تمارين القسديس إينـــاس على المنهـــج الإستدلالي ... ( الإختبار الداخلي ، غالهار ، ١٩٥٤ ) .

عن الفكرة، أو قل عن الحقيقة.

وفي المقابل، يقترح وليني \_ شتراوس؛ الذي قطع صلته بمفهوم و التنمية ،، بلاغة جديدة، هي بلاغة التغيَّر ويلزم بذلك مسؤولية في الشكل كالذي لم نمتذه ان نلقاه في مؤلفات العلوم الإنسانية.

إن تحوّلاً في الكلام الاستدلالي ما يزال قيد الانجاز، كون هذا الكلام يقرّب الكاتب الى الناقد: نلجُ الآن أزمة الشرح العامة وهي تعادل بأهميتها الأزمة التي انطبعت بها الأزمنة التي شهدت إضمحلال العصر الوسيط وظهور عصر النهضة.

وحين يكتشف الكل الطبيعة الرسزية التي للكلام أو الطبيعة الألسنية التي للرمز ، يقتنمون بحتمية وقوع هذه الأزمة وهذا ما يحدث اليوم تحت رعاية مزدوجة من علم النفس والبنيوية .

ولطالما رأى المجتمع الكلاسيكي \_ البورجوازي في الكلام وسيلة أو زخرفاً. وها نرى فيه اليوم علامة وحقيقة. فكل ما مسّه الكلام صار عرضة لإعادة النظر: الفلسفة والعلوم الإنسانية والأدب.

ذلك هو السجال حيث بجب أن نزجَّ النقد الأدبي. وهذا هو الرهان الذي يشكل غاية من غيات. ما علاقات العمل الأدبي بالكلام ؟ وإذا كان العمل الأدبي رمزياً فأية تواعد توجب ان نستلهم في القراءة؟ وهل إمكانية لوجود علم للرموز المكتبوبة وهمل يمكن للكلام النقدي ذاته أن يكون رمزياً ؟

### اللغة بصيغة الجمع

عالج ناقدان واليوميات الحميمة و فاعتبراها نوعاً أدبياً يكن ان يُنظَرَ إليه من وجهتين مختلفتين تماماً. فالأول و ألان جيرار ، عالم إجهاعي والثاني: الكاتب وموريس بلانشو ، (1). فاليوميات بالنسبة لأولها هي التعبير عن عدد من الظروف الإجهاعية ، العائلية ، المهنية الخد. وبالنسبة ولبلانشو ، هي طريقة قلقة لإعاقة توحد الكشابة الحتمية.

فاليومبات تمتلك إذن، معنين، يبدو كمل منها معقولاً لأنه متاسك. فنحن هنا إزاء واقعة عادية يمكن أن نجد ألف مثيل لها في تأريخ النقد وفي تنوع القراءات التي يمكن أن يوحي بها العمل الأدبي ذاته: تلك هي الوقائع التي تؤكد أن للعمل الأدبي معاني كثيرة.

بإمكان كل عصر أن يدّعي امتلاك المعنى الشرعي للعمل الأدبي، ولكن يكفي ان نمتد قليلاً بالزمن حتى نحوّل هذا المعنى المفرد ال معنى جمعي والعمل الأدبي المغلق الى عمل أدبيّ منفتح.

حتى ان تحديد العمل الأدبي ذاته يتغيّر: فلن يعود حدثاً تاريخياً ، إذ يصير واقعة انتروبولوجية ، بحيث لا يستنفده اي تاريخ.

لا ينشأ ننوّع المعاني، عـن رؤيـة نسبيـة للتقـاليـد الإنسـانيـة: فهذا التنوع لا يحدّد ميل المجتمع إلى الخطأ، بقـدر مـا يشير إلى استعداد العمل الأدبي للانفتاح، إذ يمسك العمل الأدبي بعدة معان في الآن ذاته، وذلك عائد إلى بنيته، لا إلى قصور او عجز الذين يقرأونه. وهذا ما يشكل رمزيّته: ولبس الرمز صورة فحسب، إنما هو تعدد المعاني ذاته (1).

إن الرمز ثابت. وحدها المعاني يمكن ان تحوّل وعي المجتمع لهذه الرموز، كما يمكن أن تحدث تحويراً في الحقوق التي أكسبها إيّاها. وأقرَّ العصر الوسيط بالحرية الرمزية بشكل أو بآخر، حتى سعى إلى تنظير رموزه، مثال ما نراه في نظرية المعاني الأربعة (<sup>17)</sup>

وفي المقابل لم يكن المجتمع الكلاسيكي ليتكيّف عامة مع الإنجاء الرمزي هذا: بل تجاهله أو مارس الرقابة عليه، كما هي الحال في خلّفاتها الحالية: فغالباً ما كان تاريخ حرية الرموز عنيفاً، ولهذا معناء طمأ: لا رقابة تجانية على الرموز.

ونقد تشكّل هذه الرقابة مسألة مؤسّسية لا كما يتناقله البعض في اعتبارها مشكلة بنبوية: فعهما فكرت المجتمعات وأفتست، فالعمل

(١) لا أجهل أبدأ أن كلمة ورمز ، لها معنى مختلف تماماً في علم الإشارات، حيث أنظمة الرموز على العكس من ذلك هي والتي يُعرض فيها شكل واحد، لكل وحدة تعبيرية ملائمة لوحدة مضمون ، يمتابل نظام الرموز السيميائية (الكلام، الحلم) وحيث من الفعروري أن يطرح المره شكلين مختلفين، الأول يتعلق بالتعبير والآخر بالمفسون ون أن يطرح المره شكلين (٧) المد الحد في المدادي، الأخلاق بالتالي وورد حيثًا هذا التعادة

(٢) المعنى الحرفي، المجازي، الأخلاقي، والتأويلي، بدوم حتماً، هذا التجاوز
 الذي توجُّه الحواس، نحو المعنى التأويلي.

الأدبي أبدأ يتجاوزها، مثال شكل تملأه المعاني التاريخية والمنفاونة الاحتال كل بدورها:

فحين يعدُّ النقاد عملاً أدبياً ، أبدياً ، ليس لأنه يغرض معنىً وحيداً على أناس مختلفين، بل لكونه يوحي بمعان متعدَّدة لإنسان وإحد ما يزال يتحدَّث باللغة الرمزية نفسها عبر الأزمنة المتعاقبة: فالعمل الأدبي يقترح وما على الإنسان إلا ان يتصرَّف.

كل ذلك لا يخفى على القارى، إذا تجنّب كل رقابات الحرف: ألا يحس أنه يعاود الإتصال ، بما بعد ، النص، كما لو ان كلام العمل الأدبي الأوّل ينتي فيه كلمات أخرى تعينه على تعلّم لغة أخرى ؟ هذا ما نسميّه بالحلم، بيد أن للحم جاداته على حدّ قول باشلار ، فيكون على لغة العمل الأدبي الثانية أن تنحط هذه الجادات امام الكلمة، فالأدب، اكتشاف للإسم: استطاع بروست ان ينشىء عالماً بذات من خلال بعض هذه الأصوات. والحق يقال أن عند الكاتب قناعة راسخة بأن العلامات ليست اعتباطية، وأن الإسم هو الصفة الطبيعية للشيء.

ولما كان علينا أن نقرأ كما نكتب، رحنا ( نمجّد ) الأدب (أن يمجّد المرء أي أن يظهر في الممجّد ما هـ و جـ وهـ ريّ)، فلـ و كـان للكلمات معنى واحد فقط، معنى القاموس، ولو لم تنحلَّ لغة ثانية وتحرّد ثوابت الكلام، لما كان الأدب (١٠). لذلك فإن القواعد التي

<sup>(</sup>١) مالارميه: كتب إلى وفرنسيس فيليغريفين، يقول: وإذا ما تتبعت =

تحكم القراءة ليست تلك التي تنظم الحرف، بل هي قواعد التلميح: إنها قواعد ألسنية، وليست قواعد فقهية (1).

والواقع أن مهمة فقه اللغة تنحصر في تحديد المعنى الحرفي لنص ما، ولكنها لا تملك أية سلطة على المعاني الثانية. بينا تسعى الألسنية بالمقابل، الى فهم التباسات الكلام، لا إلى تقليصها، وهمي إلى ذلك تسعى الى تأسيسها.

فها عرفه الشعراء منذ زمن بعيد تحت إسم التلميح والإيماء، شرع الأنسني في تقريبه إلى الأذهان، حين أعطى تماوجات المعنى وضعاً علماً.

شدَّد جاكوبسون على الإلتباس المؤسَّسي، للرسالة الشعرية (الأدبية)، وهذا يعني ان هذا الإلتباس ليس ناشئاً عن وجهة نظر جالية تطول حريات التأويل، ولا عن رقابة اخلاقية تحذر من مخاطر هذا الإلتباس، ولكن ذلك يعود الى إمكان صياغتهافي عبارات مرمَّزة: فاللغة الرمزية التي تنتسب إليها الأعال الأدبية، لغة بصيغة الجمع بسبب طبيعتها البنائية، والتي انشأت نظام رموزها الخاص،

آراءك أخلص الى انك تعزو امتياز الخلق الذي للشاهر الى النقص الذي
يعتري الآلة الواجب استمالها: إن لفة يفترض ان تكون وافية لنعبر هن
فكرة، تلغي دور الأديب، الذي قد يُدعى حينذاك سيد كل العالم ه.
( ذكره جان بيار ريشار، العالم المتخيّل في كتابات مالارميه، لوسوي
( 1971 ).

بحيث ان كل كلام مقرون بنظام الرموز هذا له معان متعددة.

على أن هذا التنظيم لصيق باللغة ، في معناهما الحصري ، فهي (اللغة) تتضمن الكثير من الشكوك التي شرع الألسني في إيضاح مكوناتها إلا أن إلتباسات الكلام العملي ليست بذات أهمية إذا ما قارناها بالتباسات الكلام الأدبي. فالإلتباسات الأولى قبابلية لأن تخصر نظراً للوضع الذي تظهر فيه : ثمة ثبيء خارج عن نطاق الجملة الأكثر النباسا أكان سباقاً أم حركة ، أم ذكرى ، يدلنا على كيفية فهم هذه الجملة ، إذا اردنا الإستعانة عملياً بالمعلومة التي حلتها لنا : إنه الاحتال الذي يجعل المعنى واضحاً .

بيد أن هذا الوضع لن ينطبق على العمل الأدبي: فنحن نرى هذا الأخبر ببيداً عن الإحتال، وهذا ما يعين ربما على تحديدة أفضل: إذ لا تحدد مناسبة ما هذا العمل الأدبي ولا تحيط به أو تعينه ولا تقوده بالتالي. ولا حياة عملية لتملي علينا المعنى الواجب نهبه إياه، فللعمل الأدبي شيء استشهادي، فيه يكون الإلتباس أكثر نقاء: وعلى الرغم من كونه مسهباً، يمتلك بعضاً من الإقتصاب الدلمني، إذ يتضمن كلاماً مناسباً لنظام رموز أول، ولكنه (العمل الأدبي) يظل منافع على معان كثيرة على أن تبقى هذه العبارات خارج كل وضع منفتحاً على معان كثيرة على أن تبقى هذه العبارات خارج كل وضع أو مناسبة إلا مناسبة الإلتباس ذاتها: فالعمل الأدبي هو في وضع نبوي دائم.

ومن المؤكد إنني حين أضيف وضعي الى قراءتي للنص، اختصر

التباسة (وهذا ما يحدث عادة): ولكن هذا الوضع المنفير هو الذي يكون العمل الأدبي، دون ان يعبد اكتشافه، ويستحبل على العمل الأدبي أن يعترض على المعنى الذي أهبه إياه في لحظة أخضع لضرورات النظام الرمزي الذي يؤسسه (العمل الأدبي) أي لحظة أقبل يادراج قراءتي في حير الرموز. ولكن لا يسع هذه القراءة ان تصادق على هذا المعنى، إذ ان نظام الرموز الثاني للعمل الأدبي تحديديًّ وليس تقادمياً: فهو (نظام الرموز الثاني) يرمم احجام المعنى، لا خطوطاً، ويؤسس التباسات لا معنى واحداً.

ولما كان على العمل الأدبي ان يخرج على كل وضع أو مناسبة دعي بالتالي إلى أن يرتاد: يتحوّل العمل الأدبي بنظر من يكتبه او يقرأه إلى سؤال يطرحه على الكلام الذي يحسس هذا القارى، بأعاقه ويلامس حدوده، حتى عُدّ العمل الأدبي منظماً لبحث عظيم وغير متوقف عن الكلات.

فالكل يرى لزاماً أن يبقى الرمز خاصة من خصائص الخيال فحسب. بيد أن للرمز وظيفة نقدية: يكون الكلام ذاته موضوع نقده، حتى يبدو مكناً أن نضيف الى نقد المنطق الذي أورثتنا إياه الفلسفة نقداً للكلام، يكون الأدب ذاته.

والحال هذه، إذا كان العمل الأدبي يتضمَّن، بسبب بنيته معنىً متعدّداً، يسمح بتواجد خطابين مختلفين: إذ يمكننا من جهة ان نميّن كل المعاني التي يغطّيها العمل الأدبي، أو أن نحدد المعنى الفارغ الذي يدعمها كلها، كما يمكننا من جهة أخرى ان نعيّن معنى واحداً من هذه المعاني، ويجب ألا يلتبس علينا الخطابان، إذ لا يسعيان إلى الغاية ذاتها ولا إلى النتائج ذاتها. ويمكننا أن نفترض تسمية هذا الخطاب العام الذي يهدف الى إظهار نعددية معاني العمل الأدبي، بعام الأدب (أو الكتابة)، كما يسعنا ان نسمي الخطاب الآخر، الذي اضطلع بشكل منفتح بمهمة إعطاء معنى خاص للعمل الأدبي، بالنقد الأدبي.

غير أن هذا النمييز ليس كافياً، فلها كان إعطاء المعنى يتم خطياً أو تقديرياً، بصورة صامتة وجُبّ ان نفصل و قراءة، العمل الأدبي عن و نقده،: فالأولى تتم مباشرة، بينها يتوسَّط النقد كلام وسيطٌ هو كتابة النقد ذاته، علم، ونقد، وقراءة نلك هي كلمات ثلاث وجب ان نركن إليها لننسج حول العمل الأدبي هالة كلامه.

## علم الأدب

إننا نملك تأريخاً للأدب، لا علم أدب. لم يسمنا بعد أن نعترف مل الإعتراف بطبيعة الموضوع الأدبي، وهو موضوع مكتوب. وحالما يقبل النقاد باعتبار العمل الأدبي مكوناً من كتابة (شرط ان يعوا عواقب ذلك) فإن علماً للأدب يمكن ان ينشأ. ولن تكون غاية هذا العلم أن تفرض على العمل الأدبي معنى، عبره تستبصد كمل المعافي الأخرى: فهو بذلك يعرض نفسه للخطر (كما حاله اليوم). الى ذلك لن يكون هذا العلم علم المضامين (تلك التي يعتمدها علم التأريخ الأكثر رصانة) بل علم شروط المضمون، أي علم الأشكال: فيا يهمه هو رصانة) بل علم شروط المضمون، أي علم الأشكال: فيا يهمه هو

تنويعات المعاني المقترنة بعضها بالبعض الآخر، في الأعهال الأدبية، ولن يسع هذا العلم أيضاً أن يـؤوّل الرمـوز، بـل سيكتفي بتسجيـل تعدّدها. خلاصة القول لن يكون موضـوع هـذا العلم معـاني العمـل الأدبي الملآنة، بل على العكس من ذلك، المعنى الفارغ الذي يحوي كل المعانى.

وسيكون نموذج هذا العام ألسنياً. فلما كان مستحيلاً ان يضبط الألسني كل جل لغة من اللغات، رأى أن يقبل بإقامة نموذج وصفي إفتراضي، يحدد عبره من شرح كيفية اقتران الجمل اللانهائية بلغة ما (١).

وأياً تكن التصويبات التي قد نلجاً إليها لتصحيح مسار هذا المنهج، لن يكون سبباً كافياً للإمتناع عن تطبيق هكذا منهج على الأعال الأدبية وهي ذاتها تشابه أعداداً هائلة من والجُمل، المشتقة من اللغة العامة للرموز، عبر عدد معين من التحويلات المنتظمة، أو بشكل آخر عبر منطق دال وجب وصفه. بإمكان الألسنية ان تهب الأدب هذا النموذج المولّد الذي هو مبدأ كل علم، كونه يتطلب دوماً أن تتهياً له بعض القواعد لتفسير بعض النتائج.

لن يكون، إذن، موضوع الأدب أو هدفه، التساؤل عما يجعل هذا المعنى مقبولاً أو لا، ولا التساؤل عن السبب في كونه هكذا (فهـذا شأن المؤرخ) بل التساؤل عما يجعل هذا المعنى مهيًا للقبول، دون ان

<sup>(</sup>١) أنوء، هنا، بأعمال ن. شومسكي واقتراحات القواعد التحويلية.

يستند في تعليله الى القواعد الفقهية للحرف، بل تبعاً لقواعد الرمز الألسنية. فنحن نتمثل في ذلك مهمة الألسنية الحديثة التي تتحدُّد في وصف ونحوية ، الجمل، لا دلالتها، في حين ارتقى تعبير هذه المهمة الألسنية إلى مصاف علم الخطاب.

ويجهد الألسي، وفي السياق ذات، ان يصف مقبوليَّة الأعال الأدبية لا معناها. ولمن يصنف هذا الأخير مجموع المصافي الممكنة باعتبارها نسقاً تابتاً، بل آثاراً لتخطيط هائل « فاعل » (فهبو الذي يسمع بصياغة الأعال الأدبية)، انسع نطاقه حتى صار صلة الوصل بين الكاتب والمجتمع. وأرى ما طرحه « هامبولت» وه شومسكي، في أن للإنسان ملكة و كلام، سبباً يدفعني الى الإعتقاد بوجود « ملكة للأدب، عند الإنسان تكون بمثابة طاقة كلامية، لا علاقة لما البتة و بالعبقرية » إذ تنتظمها قواعد مكشسة تتجاوز الكاتب ذاته، ولا محكمها الإيعامات أو الإرادات الشخصية مطلقاً. وليست هذه الشعر في سمع الشاعر أو الكاتب، بل إنها منطق الرموز العظيم انها الاشكال الضخمة الشاعر أو الكاتب، بل إنها منطق الرموز العظيم انها الاشكال الضخمة الفارة التي تسمع بصياغة الكلام وإدارته.

نتصورً الآن ما يمكن أن يكلفه هذا العلم من تضحيات تطول ما أحببنا أو ما ظننًا حبَّه في الأدب، هو ما هنينا به أكثر ما هنينا و الكاتب، ومع ذلك، كيف يمكن لهذا القلم ان يتحدَّث عن وكاتب، ما؟ إذ لا يسع علم الأدب إلا أن يُنسب إليه العمل الأدبي، على الرغم من كون الأسطورة وقُعت عليه وطبعته بسمتها، بينها لا تــوقيــع للأسطورة (١).

إلى ذلك، غيل اليوم الى الاعتقاد بإمكان الكاتب ان يدّعي معنى لعمله الأدبي وأن يعتبر بلسانه هذا المعنى شرعباً. من هنا يبدو الإستجواب الذي يتوجّه به النقد نحو الكاتب الميّت ـ يتناول فيه آثار مقاصده، حتى يوفّر هذا الكاتب ذاته مدلول عمله الأدبي \_ إستجواباً غير منطقي: إذ يرغب هذا النقد رغبة ملحثة في ان يجعل الكاتب الميت يتكلّم او تتكلم بدائله، زمنه، النوع الأدبي، معجم عمله الأدبي، اي كل و معاصر ، المؤلف، المالك لحق الكاتب الماضي، في خلقه الأدبي، كل و معاصر ، المؤلف، المالك لحق الكاتب الماضي، في خلقه الأدبي. والأدمى من ذلك إلحاح النقد القدم هذا في ان ننتظر موت الكاتب حق يصح أن نعالجه و بموضوعية ،، وهذا أغرب انقلاب في النقيم؛ فلحظة يصير العمل الأدبي أسطورياً تصح معالجته واعتباره حدثاً.

على ان للموت أهمية أخرى: يجعل توقيع الكاتب وهمياً ويحوّل العمل الأدبي إلى أسطورة: إن حقيقة الحكايا تسعى عبثاً للكشف عن حقيقة الرموز (<sup>17</sup>).

 <sup>(</sup>١) والأسطورة ، كلام يبدو دون مرسل حقيقي يضطفع بمهمة إنشاء المحتوى وبعلن مسؤوليته عن المعنى المُكنغ ،.

<sup>(</sup>ل. سيباغ، والأسطورة: نظام رموز ورسالة ، الأزمنة الحديثة \_ آذار

<sup>.(1470</sup> 

<sup>(</sup>٢) وإنَّ ما يُكوِّن حُكْمَاً حَوْل أسبقيَّة الغرد أصوب من حُكُم المعاصرين، =

تدرك عامة الناس تماماً: اننا لن نقصد المسرح لنشاهد وعملاً مسرحياً لشكسبير ، ، بقدر ما نقصده لحضور « شيء من شكسبير ، كها الحال حين يقصد بعضهم حضور فيلم من أفلام مضامرات الغرب الأميركي وكأننا في ذلك نقنطع فترة من أسبوعنا، لنعتذي قليلاً من مادة أسطورة عظيمة. فنحن لا نقصد المسرح لحضور « فيدر » ، ولكن لنعاين « ببرما في مسرحية فيدر »، كأنما نقرأ سوف وكل وفرويـد وهولدرلن وكيركيغارد في مسرحيتي أوديب وأنتيغون. ونحن في ذلك لم نبرح الحقيقة، إذ نرفض أن يمسك الموت بصميم الأمور، فنحرّر العمل الأدبي من القصد، حتى نستعيد الهزة الأسطورية التي للمعاني. فحين يمحو الموت توقيع الكاتب يؤسس هذا الأخير حقيقة العمل الأدبي التي ليست سوى لغز . ولا شك أن العمل الأدبي ﴿ المتمدَّن ﴾ لا يكن أن يعالجه النقد باعتباره أسطورة بالمعنى الإتنى للكلمة. بيد ان الإختلاف الأهم لا يكمن في توقيع الرسالة بقدر ما يكمن في مادتها ، ولما كانت أعمالنا الأدبية مكتوبة، فرضت علينا إكراهات المعني، التي لا تسع الأسطورة الشفوية معرفتها: ثمة ميثولوجيا للكتابة تنتظرنا، ولن يكون موضوع هذه الميثولوجيا، الأعال الأدبية المجدِّدة، أي تلك المدرجة في قضية تحديد يكون شخص (الكاتب) أساسها، بل سيكون موضوعها الأعمال الأدبية التي اجتازتها الكتابة الأسطورية

حيث الإنسانية تجرّب دلالاتها أي رغائبها.

وصار لزاماً، أن يقبل النقد الحديث باعادة توزيع مواضيع العلم الأدبي، وليس المؤلّف والعمل الأدبي سوى نقطي انطلاق لتحليل يكون الكلام افقاً له: إذ يستحيل ان يكون علم لدانته أو علم لشكسبي، علم يتناول بالتحليل الخطاب المعني أحسب! وسيكون لهذا العلم ميدانان بحسب العلامات التي يعالجها، فيتناول الأول العلامات الأدبي من الجملة، كالصور الشعرية القديمة، وظواهر التضمين و الشواذات الدلالية ، وباختصار فقد يتناول كلَّ سات الكلام الأدبي في مجموعة، الخ. بينا يتناول الملامات الأخر من الجملة في مجموعة، الخ. بينا يتناول الملبدان الآخر العلامات الأكبر من الجملة كأجزاء الخطاب من حيث يمكن إستقراء بنية للنص، للرسالة الشعرية، وللنص الإستدلالي (١).

بيد أن وحدات الخطاب الصغيرة والكبيرة تحكمها علاقة تكامل (كعلاقة الفونيات بالكلمات وعلاقة الكلمات بالجملة). ولكنها تتآلف في مستويات من الوصف مستقلة، ولا شك أن هذه الرؤية الجديدة للنص الأدبي، ستوفّر له تحليلات أكيدة وموثوقاً بها، ومن الحتمي أن تبقي هذه التحليلات رواسب ضخمة في منجى منها، بحيث تطابق هذه الرواسب ما ندعوه نحن اليوم، بالجوهريّ في العمل الأدبي

<sup>(</sup>١) إن التحليل البنيائي يفسح في المجال حالياً لأبجاث تمهيديّة، تجري بشكل خاص في مركز دراسـات الاتصـالات السـامـة في المدرسـة التطبيقيـة للدراسات العليا، انطلاقاً من أعال في پروب و ك \_ لبڤـى \_ شتراوس.

(العبقرية الشخصيّة، الفن، الإنسانية) إلا إذا أعدنا الإهتمام وتعشّقنا من جديد حقيقة الأساطير.

على أن الموضوعية التي يتعلبها هذا العام الجديد لن تتناول العمل الأدبي الباشر (الذي ينشأ عن التاريخ الأدبي أو عن الفقه اللغوي)، بل معقولية هذا العمل الأدبي. وكما أسّس فقه اللغة موضوعية جديدة المعنى الصوتي، دون ان يهمل التحقيقات التجريبية لعام الأصوات، أنشأ الرمز موضوعية الخاصة، مختلفة عن تلك الضرورية لإقامة الحرف، إذ يوفّر الموضوع إكراهات (أو ضوابط) المادة، ولا يوفر البتة أصول الدلالة: وليست قواعد العمل الأدبي متمثلة في الإصطلاح التعبيري الذي كتب به، إذ تتعلق موضوعية العام الجديد بهذه القواعد الثانية، دون القواعد الأولى. ولن يهم عام الأدبي معدلة ان يعلق العمل الأدبي مفهوماً وأن يستمرّ في ذلك: حتى يصبر «المعقول» مصدر «موضوعيته اله

صار لزاماً، إذن، ان نقول وداعاً للفكرة التي تدَّعي قدرة عام الأدب أن يُملمنا عن المعنى الواجب إلصاقه بالعمل الأدبي: ولن يسع هذا العلم أن يهب ولا أن يجد أيَّ معنى، بل قد يتوجَّب عليه أن يصف المنطق الذي من خلاله تآلفت واقترنت المعاني بشكل يمكن أن ايقبل به » منطق البشر الرمزي، أبداً كما يقبل « الشعور الألسني » الفرنسي جُمَل الله الفرنسية.

ولكن يبقى علينا أن نجتاز درباً طويلة قبل أن نتمكن من إنشاء السنبة تُعنى بالخطاب، أي عام أدب، كفؤ ملائم لطبيعة موضوعه الفعلة.

فلو رغبت الألسنية مساعدتنا، قد تدرك عجزها عن حلّ كل المسائل التي تطرحها إزاءها هذه المواضيع الجديدة أي أجزاء الخطاب والمعاني الثنائية. ومن الواجب ان تلجأ إلى التاريخ، الذي يعينها على تحديد المدة (غالباً ما تكون كبيرة) التي تستغرقها أنظمة الرموز الثانية (كنظام الرموز البلاغي) ومدة الانتروبولوجيا، التي تسمع بوصف منطق الدالات العام، وذلك من خلال المقارنات والتكاملات المتتالية.

#### z - f1

ليس النقد هو العلم بحد ذاته، فهذا يعالج المعاني، بينها ذاك يصوغ بعضاً منها. ويحتلَّ النقد، كها ألمحنا، مكاناً وسيطاً بين العلم والقراءة، إذ يهب لغة للكلام المحـض الذي يُقـرأ، كما يهب كلامـاً للغــة الأسطورية التي بها صبغ العمل الأدبي، وإيّاها يعالج هذا العلم.

إلى ذلك فالعلاقة التي تحكم النقد بالعمل الأدبي، هي بمثابة علاقة المعنى بالشكل، ولا يسع النقد أن يدَّعي و ترجمة و العمل الأدبي الى صيغة أوضح و إذ لا صياغة أوضح من العمل الأدبي ذاته. فيا يمكنه هو أن يقرن معنى من معاني النص. يحوّراً إياه، بالشكل الذي هو العمل الأدبي. وهو إذا قرأ و فيدر و لن ينحصر دوره في تبيان أهمية فيدر (غالباً ما يؤدّي فقهاء اللغة هذه المهمة) بقدر ما يسعى إلى

إدراك شبكة المعاني التي اتخذت مكانها في العمل الأدبي، بناءً على بعض المقتضيات المنطقية (والتي سنعود البها لاحقاً).

ولا غرابة في أن يضاعف الناقد الماني، فيطفي على سطح الكلام الأول، كلاماً ثانياً، أي ترابطاً منطقياً للعلامات، ونرانا هنا، إزاء نوع من التشويه: فمن جهة يستحيل أن يكون العمل الأدبي إنمكاساً عضاً (فليس العمل الأدبي شيئاً مرئياً مثال تفاحة أو علبة)، إذ التشويه ذاته فيس إلا تحويلاً « مراقباً ». ويغضع ذلك كله الى إكراهات عينية: في « يعكسه » العمل الأدبي عليه أن يحوله « بكامله »، ولن يسعه أن يحول إلا تبماً لبعض القوانين، كما عليه أن يحول في الإتجاه نفسه. تلك عي إكراهات النقد النلاثة.

لا يسع الناقد أن يقول وأيَّ شيء واعتباطاً (١) فها يراقب كلامه ليس الخوف الأخلاقي من أن و يهذي ٤ ، لأنه يترك لغيره ان يبستً بشكل حامم بمسألة التعقل وعدمه ، في عصر أصاد طرح الإرتباط بينها (١) والحق في و الهذيان ٤ اكتسبه الأدب منذ و لموتريامون ٥ . وهذا ما يدفع النقد بدوره إلى أن يلج حلقة الهذيان بناءً على بعض المسوّغات الشعرية ، وإن لم يشعّ إلى إعلانها ، وأخيراً لأن هذيانات

<sup>(</sup>١) التهمة التي أطلقها ر \_ پيكار ضد النقد الحديث.

 <sup>(</sup>٢) أيجب التنويه بأن للجنون تأريخاً \_ وأن هذا التاريخ لم ينته بعد ؟

<sup>(</sup>ميشال فوكو، جنون وجهل وتاريخ الجنون في العصر الكلاسيكي، بلون، ١٩٦١).

اليوم يمكن أن تكون حقائق الغد: ألم يكن «تين» هاذياً بنظر «بوالو»؟

إذا كان على الناقد أن يقول شيئاً (ولا أي شيء اعتباطاً) فلأنه يولي الكلام (كلامة وكلام المؤلف) وظيفة دالًة حتى تقود بالتالي، الإكراهاتُ الشكليةُ للمعنى، هذا التشويه الذي يسم العمل الأدبي بمسمه: إذْ لا يسع المرء أن يصوغ معنى كيفها كان (وإذا ما شككتَ بالأمر، حاولْ): والحال أن مرسوم النقد ليس معنى العمل الأدبي، إغا معنى ما يتحدث عنه العمل الأدبي، هذا.

فالإكراءُ الأول هو أن يعتبر الناقد كلَّ شيء دالاً في العمل الأدبي المعنيّ: إذ لا نحوّ قابلٌ للوصف وصفاً دقيقاً إذا عجزت دكل الجمل عن أن يفسّر بعضها البعض الآخر في سياق هذا العمل الأدبي.

إلى ذلك يعتبر نظام المعاني غير مكتمل، إذا ما عجزت كل الكلامات عن أن تتخذ لها مكاناً معقولياً: فمجرد أن تزاد سمة، يختل الوصف على ان قاعدة الشمولية التي يعرفها الألسنيون معرفة تامة، تتخذ بُعداً مغايراً للذي يتخذه نوع المراقبة الإحصائية مما يسعى النقاد أن يجعلوه أداةً إجبارية للنقد.

فذلك، بنظري، رأي مهووس ناشيء عن اتباع ما يدَّعون انه نموذج العلوم الفيزيائية، ولا يمكن معه للناقد ان يتناول في نقده العمل الأدبي إلا عناصره المتواترة والمتكرّرة فيه، وعلى ذلك يُساق هذا الرأي إلى «تعمهات متعسَّمة»، وإلى «تقديرات إستقرائية شاذة»، فاستوجب بذلك أن يرد عليه النقاد الحديثون: « لا يسعك ان تدعو بعض المواقف التي نجدها مبثوثة في مسرحيتين أو ثلاث من مسرحيات راسن.

ويجدر التذكير ، مرة أخرى (١) أن المعنى ، بنيانياً ، لا يتولّد مطلقاً من التكوار بل من الإختلاف بحيث ان عبارة نادرة ، حالما يلتقطها نسق من الإستثناءات والعلاقات ، تدلّ دلالة معادلة لتلك العبارة المتواترة . إن لإكتشاف الوحدات الدلالية أهمية ، لذا أولت الألسنية اجزءاً من اهتمامها بهذه المسألة ، وذلك يسهم في إيضاح الإعلام ، لا

فمن وجهة نظر نقدية، لن تؤدّي هذه المنهجيّة إلاَّ إلى طريس مسدود. إذ منذ اللحظة التي أحدد فيها أهمية الترقيم أو درجة اليقين التي تحملها سمة من السات، عبر عدد مصادفاته يتحتم عليّ أن أحدّد بصورة حتمية هذا العدد:

فانطلاقاً من كم مسرحية يحق لي أن وأعمّم، وضعاً راسينياً ؟ أمن خس، أو ست او عشر مسرحيات؟ وهل يجدر بي أن أتجاوز المعدل لكي تستحق السمة ان تمذكر أو لكي يظهر المعنى؟ وما أفسل بالعبارات النادرة؟ أتخلص منها مدعياً بأنها واستثناءات، أو وانحرافات،؟

(١) انظر رولان بارث، ٩ حول عملين لكلود ليفي - شتراوس: علم
 اجتاع، وعلم الإجتاع - المنطق، (معلومات حول العلوم الإجتاعية،
 اونيسكو، ت ١٩٦٢).

تلك سخافات، شاء علم الدلالة ان يتجنبها. ولا يشير بجرّد والتعميم، مطلماً إلى عملية عددية (كأن يستمدل من خلال عمد مصادفاته إلى حقيقة سمة من السات بل الى عملية نوعية (كأن يدخل الناقد كل عبارة، حتى النادر منها، في جاع عام من العلاقات).

فالنابت أن الصورة وحدها ، لا تصنع المتخبّل ، انما لا نستطيع أن نصف هذا المتخبّل دون الإستعانة بهذه الصسورة الأكثر عطوبة وتوحّداً . على أن والتعميات ، التي يطلقها الكلام النقدي تُعزى إلى امتداد العلاقات التي يسهم فيها الترقيم الى حد ما ، ولا تُعزى مطلقاً إلى عدد المصادفات المادية لهذا الترقيم ؛ إذ لا يمكن لعبارة واحدة أن تتشكّل إلا مرة واحدة في العمل الأدبي كله ، وهي الى ذلك تُمُّ تشكّلها بتأثير عدد من التحويلات التي تحدّد بدقة الحدث البنيائي ، الموجود وأينا كان ، دائماً » .

غير أن لهذه التحويلات ايضاً إكراهاتها: إنها إكراهات المنطق الرمزي. فبعضهم يعارض و هذيان النقد الحديث بالقواعد الأساسية للفكر العلمي أو بشكل أبسط للفكر المنطوق و: إنه لأمر سخيف فثمة منطق يحكم الدال.

والأكيد أننا لا نعرفه تمام المعرفة، وليس من السهل ان ندرك أية « معرفة ، يكون هذا المنطق موضوعاً لها ؛ ولكن ، على الأقل يمكننا ان نتقرّب، عبر التجريب، من فهمه ، كها هي الحال مع علم النفس والبنيانية : وندرك ، أقله ، أن لا يسعنـا الحديث عـن الرمـوز عفـوّ الخاطر؛ إلى ذلك، فنحن نمتلك بعض الناذج التي تسمح لنا بتفسير عبر اية ملولبات تنتظم سلاسل الرموز. وعلى هذه الناذج أن تقينا من الدهشة، تلك الدهشة المدهشة، التي أظهرها النقد القدم، ساعة يبين التقارب بين الاختناق والسم وبين الجليد والنار. ولم يتوان علم النفس وعلم البلاغة سوية عن إعلان أشكال التحويل هذه انها مثلا: الإبدال المسمى (تشبيها) الحذف (التضمني)، التكثيف (الجناس)، التنقيل (الكناية)، الإنكار (قلب المعنى أو العكس).

على أنّ ما يسعى الناقد إليه هو التحويلات المنتظمة غير الصدفوية ، والتي تطول سلاسل أكثر امتداداً (العصفور ، الطيران ، الزهرة ، الأسهم النارية ، المروحة ، الفراشة ، الراقصة ،) . عند مالارميه ، والتي تسمح بإقامة إرتباطات بعيدة وشرعية في الآن ذاته (النهر الكبير الساكن والشجرة الخريفية ) بحيث تخترقها وحدة أكثر اتساعاً ، متجنبة القراءة و الهاذية » . ولا يظنُّ المرء أن هذه الإرتباطات سهلة ، إذ ليست أسها من رارتباطات الشعر ذاته .

الكتابُ عالمً. فقد يعاني الناقد إزاء الكتاب من شروط الكلام ذاتها التي يعاني منها الكاتب إزاء العالم. ذلك هو الإكراه الثالث الذي يغرضه النقد. إذ أن النشويه الذي به يطبع الناقد موضوعه، كما الكاتب عمله، يفترض ان يكون موجّهاً: على هذا النشويه أن يسير في الإتجاه ذاته. ولكن أي اتجاه ؟ أهو اتجاه الذاتية ، التي طالما وصموا بها النقد الحديث؟ ونفهم صادة وبالنقد الذاتي ، الخطاب الذي تصرّفت فيه وذات الناقد بسمل وصانتها، دون أن تقيم أي اعتبار للمسوضوع، والذي يفترضون أنسه اقتصر على التعبير الفسوضوي والثرثار عن العواطف الفردية.

ويسعنا أن نجيب عن هذا الإذعاء، بأنّ دذاتية منظمة ، أي مثقفة (ناشئة عن الثقافة)، خاضعة لإكراهات عظيمة، هي الأخرى ناشئة عن رموز العمل الادبي، لها حظ أوفر في تقعسي الموضوع الأدبي، من موضوعية غير مثقفة متعامية على ذاتها، محتمية وراء الحرف كاحتائها وراء طبيعة بحد ذاتها، ولكن ليس هذا هو المعني بالقول: فالنقد ليس العلمة وليس بمعارضة الموضوع بالذات، بل بمارضة من مواصفات.

ويعتقد بعضهم، بأن النقد يواجه موضوعاً ليس هـو بـالعمـل الأدي، بل كلامه الخاص. على ذلك كيف يكن أن تكون العلاقة بين ناقد وكلام؟ وجب إذن أن نبحث مـن هـذه الزاويـة، في تحديـد و ذائبة، الناقد.

إن البقد الكلاسيكي نشأ على قناعة ساذجة، مؤداها أن الذات و مل من عن وأن العلاقات القائمة بين الذات والكلام هي ذاتها علاقات المضمون بالتعبير . ويبدو أن لجرء الناقد إلى الخطاب الرمزي قد يؤدي إلى قناعة معاكسة : فالذات ليست إمتلاء فردياً يحق لنا أو لا يحق أن نخليه من الكلام ( بحسب و نوع ، الأدب الذي نختاره) ، ولكنها على العكس من ذلك ، فراغ ينسج الكاتب حولة كلاماً منحولاً إلى ما لانهاية ( كلاماً مدرجاً في سلسلة من التحولات ) حتى أن كل

كتابة لا تكذب، تعيّن، لا الصفات الداخلية للذات، وإنما غيابه (١١).

ليس الكلامُ محمول الذات (أو مسنداً إلى الذات)، غير القابل أن يعبّر عنه، إنه الذات (أ) ويبدو لي (وأظن بأني لستُ الوحيد من يعتقد هذا الرأي) أن هذا التصور هو ما يحدَّد الأدب تحديداً دقيقاً: فإذا كان شأن الأدب مقتصراً على التعبير عن ذوات (أ) وعن مواضيع ممتلئة سواء بسواء، وعبر و صُور ه، ما يكون نفع الأدب إذن ؟ وقد يكفى اي خطاب، مها تدنَّت قيمته، هذه المؤونة.

فيا يهم الرمز، هو ضرورة أن يعين و لا شيء الد و أنا ، الذي أنا هو و وراناقد حين بضيف كلامه الى كلام المؤلّف لا و يشوّه ، الموضوع حتى يمكن له ان يعبر به عن ذاته ، ولا يسعى أن يجعله محول شخصه ، بل يعيد صياغته مرة أخرى ، معتبراً إياه علامة منفصلة ومتنوّعة هي علامة الأعيال الأدبية ذاتها : على أن تكون الرسالة التي تحملها هذه الأعيال نتاج إلتباس الذات والكلام معاً ، ولن تكون الذاتية كها وصفناها آنفاً ، حتى يقول النقد والأدب على الدوام : إنني الأدب ، فيقولان وبأصواتها المتالفة ، أن الأدب لن يعلن إلا غياب الذات .

والثابت أن النقد قراءة عميقة جانبية إذ يكتشف في العمل الأدبي

 <sup>(</sup>١) نتعرَّف هنا على صدى مشوَّه لتعليم الدكتور لاكان، في حلقته الدراسية في المدرسة التطبيقية للدراسات العليا.

<sup>(</sup>٢) وليس من ذاتيّ إلاَّ غير المعبَّر عنه ». يقول..

<sup>(</sup>٣) جمع ذات.

كتابة لا تكذب، تعيِّن، لا الصفات الداخلية للذات، وإنما غيابه (١).

ليس الكلامُ محمول الذات (أو مسنداً إلى الذات)، غير القابل أن يعبّر عنه، إنه الذات () ويبدو لي (وأظن بأني لستُ الوحيد من يعتقد هذا الرأي) أن هذا التصور هو ما يحدّد الأدب تحديداً دقيقاً: فإذا كان شأن الأدب مقتصراً على التعبير عن ذوات () وعن مواضيع ممتلئة سواء بسواء، وعبر « صرّر »، ما يكون نفع الأدب إذن ؟ وقد يكفى اي خطاب، مها تدنّت قيمته، هذه المؤونة.

فيا يهم الرمز، هو ضرورة أن يعيّن ولا شيء الدو أنا ، الذي أنا هو و و الناقد حين يضيف كلامه الى كلام المؤلّف لا ويشوّه الموضوع حتى يمكن له ان يعبّر به عن ذاته ، ولا يسعى أن يجعله محول شخصه ، بل يعيد صياغته مرة أخرى ، معتبراً إياه علامة منفصلة ومنتوّعة هي علامة الأعال الأدبية ذاتها : على أن تكون الرسالة التي تحملها هذه الأعال نتاج إلتباس الذات والكلام معاً ، ولمن تكون الذاتية كها وصفناها آنفاً ، حتى يقول النقد والأدب على الدوام : إنني الأدب، فيقولان وبأصواتها المتآلفة ، أن الأدب لن يعلن إلا غياب الذات .

يقولان وباصواتهما المتالفة ، أن الأدب لن يعلن إلا غياب الذات . والثابت أن النقد قراءة عميقة جانبية إذ يكتشف في العمل الأدبي

 <sup>(</sup>١) نتعرّف هنا على صدى مشوّ، لتعليم الدكتور لاكان، في حلقته الدراسية في المدرسة التطبيقية للدراسات العليا.

<sup>(</sup>٢) وليس من ذاتيّ إلاَّ غير المعبَّر عنه ۽. يقول..

<sup>(</sup>۳) جمع ذا*ت.* 

<sup>--- (-- ( )</sup> 

على أن مقياسَ الخطاب النقدي هو إحكامُهُ. وكما في الموسيقي، لا يكفى ان تكون العلامة الموسيقية صحيحة لكي تصير حقيقـةً، إذ تتعلق حقيقة الغناء بمدى إحكامه (أو دقته) لأن الإحكام هذا، يكوُّنُهُ تساوقُ النغم او انسجامه. كذلك في النقد، فحتى يكون هذا الأخير حقيقياً ، على الناقد ان يكون محكماً وأن يحاول إعادة صياغة الشروط الرمـزيــة للعمــل الأدبي، تلـــك الشروط التي لم يسعـــــه أن « يحترمها »، عبر كلامه الخاص وبحسب « إخراج روحي صحيح » (١) . والواقع أن لتجنُّب الرمز طريقتين: فالطريقة الأولى أكثر تنشيطاً: تعمد الى نفي الرمز ، وتُرجع كلُّ ما للعمل الأدبي من جانبية دالة الى سطحيّات رسالةٍ مزيّفة أو تغلق هذا الرمز في استحالة ادّعاء حتميّ. وبالمقابل تسعى الطريقة الثانية الى تأويل الرمز علميّاً: فهي تعلن من جهة أن العمل الأدبي خاضع لحل الرمـوز (وهــذا مــا يجعــل النقـــاد يصنفونه بالرمزيّ). وتسوق، من جهة أخــرى، هـــذا التحليــل عبر كلام أُنيط به ان يوقف المجاز اللانهائي الذي يولَّده العمل الأدبي، حتى يمتلك، بتوقيفه هذا، وحقيقة، العمل الأدبي ذاته: على هذا النموذج هي الأعال النقدية ذات القصد العلمي (الأعال النقدية الإجتماعية أو التحليلية ـ النفسية). على أن التبايس الإعتباطي في الكلامين، كلام العمل الأدبي وكلام النقد، هو الذي يفوّت عليهما الرمز: فإن تعمد فئة من النقاد الى اختزال الرمز، أمر يعادلُ بمعالاتِيهِ تصرّف فئة أخرى، لا ترغب إلا في رؤية الحرف.

(١) مالارميه، مقدّمة لـ ، ضربة زمرٍ لن تنفي الصدفة ، (الاعمال الكاملة).

على الرمز أن ينطلق بحثاً عن الرمز، وعلى اللغة ان تحكي بملء صوتها لغة أخرى: بذلك فقط يمكن للنقد أن يحترم حرفية العسل الأدبي. وليست هذه المداورة التي تعبد النقد الى الأدب عبشةً: لأنها تسمح بالكفاح ضد تهديد ثنائي: أن يتحدث المرء عن عمل أدبي يعرضه في الواقع لأن يسقط في كلام لا قيمة له، أكان ثرثرة، أم صمتاً، أو كلاماً مجفّفاً يجمّد المدلول الذي يظن انه لقيه، عبر رسالة نهائة.

فضي النقد، لا يكون الكلام الدقيسق بمكتماً ، إلا إذا تماهست مسؤولية «المؤول» إزاء العمل الأدبي، مع مسؤولية الناقد تجاه كلامه الخاص .

على أن النقد يظلّ منجرداً الى أقسى الحدود، إزاء علم الأدب، حتى وإن حدس في هذا العلم. إذ لا يمكن للنقد أن يتصرَّف بكلام كما بمُلكِ أو أداة: وهو الذي لا يعرف إلام يجب التركيز في الحديث عن علم «الأدب». ولئن حدَّد بعضهم هذا العلم فاعتبروه ، عارضاً ، خضاً لا «مفسراً»، فإنه (أي النقد) يظل منفصلاً عن هذا المفهوم. فإ يعرضه هو الكلام ذاته، لا موضوع الكلام. بيد أن هذه المسافة لن تكون خاسرة كلياً، إذا ما سمحت للنقد بأن ينشي ما فات العلم وما يكن أن نسميه بكلمة؛ التهكم. وليس التهكم إلا هذا السؤال الذي يطرحه الكلام على الكلام (1).

<sup>(</sup>١) بمقدار ما تنقارب العلاقة بين الناقد والراوي (في ما يتعلق بكلامها =

إلا أن العادة التي اكتسبناها في أن نهب الرمز أفقاً دينياً أو شعربـاً تحول دون رؤيتنا التهكم في الرمز ، وهذه طريقة تضع الكلام موضع التساؤل لما فيه من مبالغات كلامية ظاهرة ومعلنة. ومقابل التهكم الفولتيري الضعيف الذي هو نتاج نرسيسيّ للغة واثقة بذاتها ، يمكن لنا أن نتصور تهكماً آخر، ندعوه زخرفياً ، لكونه قد يتلاعب بالأشكال لا بالكائنات، لأنه ينمىّ الكلام بدل أن يضيّق عليه (١١).

فلماذا يُمنع النهكّم عن النقد؟ إلى ذلك يكاد يكون هذا الكلام التهكمي الكلامّ الجديّ الأوحد الذي تبقى للنقد، طلمًا لم تكتمل بنية العام والكلام. تلك حالة النقد اليوم. فالتهكم هو ما أعطي مباشرة

الخاص الذي يعتبر انه موضوع خلق)، يتنافى الفارق الأساسي بين التهكم والسخرية اللذين يطبعان - برأي لوكاتش، رينيه جبرار و ل. غولدمان- الطريقة التي عبرها يتجاوز الروائي وعميّ أبطاله (أنظر ل. غولدمان. ومقدمة لمسائل علم الاجتاع في الروايـة ، مجلـة مـــــــــة علم الإجتاع، بروكسيل ١٩٦٣).

ومن غير المفيد القول أن هذا التهكم (أو التهكم \_ الذاتي) لن يكتشفه أعداء النقد الجديد.

<sup>(</sup>١) الغنفورية أو المعيات بالمعنى الذي يتجاوز الناريخ، يتضمن دائماً عنصراً إنعكاسياً، عبر نبرات تتفاوت كثيراً، انطلاقاً من الخطين ووصولاً الى اللعب البسيط، بيكن للصورة ان تحوي انعكاساً على الكلام، حيث يبرز الجدي.

للنقد: لا يسعى إلى أن يرى الحقيقة، بحسب تعبير كافكا<sup>(۱)</sup>، بل في أن يكونها، بحيث نطلب منه لا: إجعلني أؤمن بما تقول بل أكثر: إجعلني أؤمن بقرارك في أن تقوله.

## القراءة

وهم أخير نتجنبه: يستحيل على الناقد أن يعل على القارى، . ومن العبث أن يفيد الناقد من كونه يعير صوتاً محترماً لقراءة الآخرين، دون أن يكون سوى قارى، فوضه قراء آخرون التعبير عن مشاعرهم الحاصة، للمعوفة الغالية التي اكتسبها، ولقدرته على الحكم، ومس العبث ألا يتصور حقوق الجاءة على العمل الأدبي. لأننا وإن حددنا الناقد قارئاً يقرأ، فذلك يعني أن هذا القارى، يلقى في دربه وسيطاً خطراً: الكتابة.

أن يكتب المرء يعني أن يشرّح العـالم (الكتــاب) ويعــد بنــاء. ليفكرنّ المرء بالنهج المميق والبــارع الذي اتبعتــه القــرون الوسطــى والذي به نظمّت علاقات الكتاب (الكنز القدم) بمن تولّوا مهمة قيادة تلك الهيول المطلقة (التي احترموها احتراماً مطلقاً) عبر كلام

أما اليوم فنحن لا نعرف إلاّ المؤرّخ والناقد (وبعدُ يريدوننا أن نعتقد بوجوب المزج بينهما)؛ أقامت القرون الوسطى أربع وظــائــف مَيّرة حول الكتاب، الناسخ (وكان ينسخ دون أن يضيف شيئاً)،

(١) لا يسعُ الكل ان يروا الحقيقة، ولكن بإمكان الكُل ان يكونوها..... (كافكا) المقمَّش (وكان يقمَّش دون أن يضيف شيئاً من ذاته)، المعلَّق (ولم يكن يتدخل من ذاته في النص المنسوخ إلا ليجعله أكثر معقولية)، وأخيراً الكاتب (وكان يصوغ أفكاره الخاصة مستنداً في ذلك الى سلطات أخرى). إن نظاماً كهذا أقامته القرون الوسطى لغاية وحيدة هي ان يكون «أميناً » للنص القديم، وهــو الكتــاب الأكثر شهــرة وشرعية (أيمكن لنا أن نتصوَّر ؛ إحتراماً ، أكبر من الذي كنَّه العصر الوسيط لأرسطو أو بريسيان) ؟

ولئن أحدث هذا النظام و تأويلاً ، اكتسبه القديم ، سارعت الحداثة الى الطعمن بصحَّته، بحيث عدّه نقدنا ﴿ الموضوعيُّ ﴾ ، ﴿ هاذياً ﴿ كُليّاً .

والواقع أن الرؤية النقدية تبدأ « بالمقمّش » ذاته: إذ ليس ضرورياً أن يضيف المرء الى نص من ذاته حتَّى ، يغيّر شكله ،: إذ يكفى ان يذكره يعني أن يجزِّئه: فيتولَّد من ذلك مباشرة معقوليّ جديد ويمكن لهذا المعقولي أن يشر أقل أو أكثر قبولاً.

وليس الناقد شيئاً آخر سوى معلِّق، ولكن يكونه بملئه: إذ أنه من ناحية أولى مرسلٌ، يقود من جديد مادةً ماضيةً ( لطالما احتاج المرسلُ إلى هذه المادة: ألم يدنُّ راسين (١) بالشيء الكثير ، لجورج بوليه ، ، كما « فيرلين » « لجان بيار ريشار » ؟) وهو من ناحية ثانية عامل، إذ يعيد توزيع عناصر العمل الأدبى بحيث يهبه تعقلاً خاصاً ، أي مسافة .

(١) جورج پوليه: و ملاحظات حول الزمن الراسيني ،، (دراســـات حـــول الزمن الإنساني، ١٩٥٠ ، Plon ج \_ ب \_ ريشار : وتفاهة قيرلين ، (شعر وعمق \_ ۱۹۵۵ Seuil ).

ثمة انفصال آخر بين القارى، والنــاقــد: ففـي حين نجهــل كيـف يتحدث قارى، إلى كتاب، نرى الناقد مجبراً على ان يتَّخذ «نبرة» على ان تكون هذه النبرة محض تأكيدية.

كما يمكن للناقد ان يشك وأن يتلم، كون مراقبيه لا يتحسَّسون بعض نقاط نقده تجماملاً، مما يجبره على اللجوء الى كتابة ملآنة، أي جازمة.

ويبدو من العبث ان يدَّعي المرء محاولة عمل مؤسسي يؤسس كلِّ كتابة بناءً على تظاهرات تواضع أو بشك أو حدار. تلك علامات مرمَّزة كغيرها: غير انها لا تضمن شيئاً. الكتابة وتعلن ، وهذا ما يحدُّد كونها كتابة. ولكن كيف يمكن للنقد ان يكون تساؤليّاً، اختيارياً ، أو إرتيابياً دون أن يعتري ذلك سوء نية ، لأن النقد كتابة قبل أي شيء ، وأن يكتب المرء يعني ان يواجه خطر تعاقب المصوَّات، والمبادرة المحتمة التي تنشأ عن تعارض الحقيقي / المريف ؟

فيا تقول عقيدة الكتابة (إذا ما انوجدت) هو النزام لا تأكيد أو اكتفاء: إذ ليس هذا الإلتزام سوى فعل ، وبعض هذا الفعل يكمن في الكتابة.

فأن : نلمس ، النص بالكتابة ، لا بـأعينــا ، أمــرٌ يقيم بين النقــد والقراءة هوَّة تقيمها كل دلالة بين ضفَّة الدال وضفة المدلول. ولا يدَّعينُّ أحد معرفة المعنى الذي تهبه القراءة للنصّ ، ربما لأنَّ هذا المعنى كما المدلول، رغبة بمعد ذاته ينشأ خارج نظام رموز اللغة. من هنا، وحدها القراءة تحب العمل الأدبي وتقيم معه علاقة رغبة. أن يقرأ المره، هو أن يرغب العمل الأدبي، ويريد أن يكونَه، وهو أن يرفض مضاعفة العمل الأدبي عبر كل كلام عدا كلام العمل الأدبي ذاته: بيد أن الشرح الوحيد الذي يسع القارى، المحض أن ينشئه، وهو الذي قد يكون الأبقى له، هو كلام المعارضة (والأمثلة على المعارضة كثيرة في الآداب العالمية والأدب العربي أيضاً).

أن ينتقل المرء من القراءة الى النقد يعني ان يبدّل رغبته، أي ان يرغب لا العمل الأدبي ذاته، وإنما كلامّةُ الخاص وقد يعني هذا أيضاً، ان نُرجع العمل الأدبي الى رغبة الكتابة المحضة، من حيث خرج هذا النتاج.

هكذا يدور الكلام حول الكتاب: قــرأ، كتــب، مــن رغبــة الى أخرى مــآل الأدب بـأمـره. كم مــن الكتّــاب لم يكتبــوا إلا ليقــرأوا صنيعهم؟ كم من النقّاد لم يقرأوا إلا ليكتبوا؟

بذلك قرّبوا ضفقي الكتاب، ووُجهتي العلامة، حتّى لا يكاد يخرج منها إلا كلام واحد. وليس النقد أخيراً سوى لحظة في هذا التاريخ، حيث نلجُ، تقودنا خلالةً الى الوحدة الى حقيقة الكتابة.

# مدخك إلى تحليك السرد بنيوياً

كثيرة مي سرادت العالم. إنها، تنوع خارق الأنواع، هي الأخرى موزّعة بين موادّ مختلفة، كما لو كانت كل طريقة، يعهد إليها الباحث بالسردات، صحيحة وجيّدة: يمكن للكلام الملفوظ أن يدعم السرد، شفوياً، أم مكتوباً، عبر الصورة، ثابتاً أو متحركاً، عبر الإيماءة وعبر مزيج منظم من كل هذه المواد، السرد حاضر في الأسطورة، الخرافة، المثل، المحكاية، القصة القصيرة، الملحصة، التاريخ، التراجيديا، المأساق، الملهرح الإيمائي، كما في اللوصة الملوئية (لوصة والقديّسة أورسولا للفنان كارباكتشيو)، والواجهة الزجاجية، والسبغا، والفنون الهزلية، والحدث المتنوع والمحادثة.

إلى ذلك، وتحت هذه الأشكال اللامتناهية تقريباً، ينوجد السرد في كل الأزمنة، وكل الأمكنة، وفي كل المجتمعات؛ يبدأ السرد مع التاريخ أو حتى مع الإنسانية؛ ليس شعب دون سرد؛ لكل الطبقات، لكل التجمعات الإنسانية سرداتها، ويسمى غالباً أناس من ثقافات مختلفة وحتى متعارضة(۱)، لتــــدوق هـــــده السردات؛ يهزأ السرد مــن

 (١) هذا ليس وضع الشعر، ولا المحاولة، اللذين يخضعان للمستوى الثقائي للمستهلكين. أيب أن تؤول كونية السرد هذه إلى عدمية معناه ؟ أيكون هذا التساؤل عاماً بجيث لا يسعنا الكلام هذا ، بل يخوك الما أن نعسف (بتراضع) بعض تنوعاته المتمبّزة جداً كل يفعل السأريخ الأدلي أحياناً ؟ ولكن ما السبيل إلى ضبط هذه التنوعات ذاتها ، وكيف نبني حقّنا في تميزها ، والاعتراف بها ؟ كيف نفيع الرواية في تعارض مع القصة القصيرة ، كيف نعارض ألحكاية بالأسطورة ، المأساة بالمسرحية لدرامية (قيام الباحثون بدلك ألف مرة) دون الرجوع إلى الدرامية ومشترك ؟ هذا النعوذج يتضعنه الكلام على الشكل الإنشائي الأكثر خصوصية وتمايزاً ، والأكثر تاريخية . وأنه لمن الشرعي أن يهم الباحثون دورياً بالشكل الإنشائي ، بدل أن يتنحوا عن كل طموح للكلام على السرد ، بحبّة أنه حدث كوني . طبيعي إذن ، أن يغدو هذا الشكل ، بتجد ولادة البنيانية ، أول اهتهاماتها .

ألا يعدو الأمر، بالنسبة للبنيانية هذه، الإهتهام بضبط لانهائية التعابير؟ ذلك في أن تتوصّل إلى وصف واللغة ، التي منها انبثقت وانطلاقاً منها يمكن لنا توليدها ؟ إزاء لانهائية السردات، وتعدد وجهات النظر التي يمكن الكلام عليها (وجهات تأريخية، نفسانية، إجتاعية، إنتية، جالية، إلىخ...) يقف المحلّل تقريباً موقف وسوسرر ، بالذات الذي استوقفه هذا الخليط الغريب للكلام، ساعياً إلى استنتاج مبداً في التصنيف ومنهج وصنف، من خلال فسوضي

الرسائل الظاهرة. وحتى نبقى عند حدود الفترة الخالبة ، علّمننا الشكلانبّيون الروس، منهم، پسروپ وليڤي مشتراوس، أن نحصر المعضلة النالية: إما أن يكون السرد تكراراً بسيطاً لأحداث، وفي هذه الحال، لا يسعنا البت بالمسألة إلاّ بعد أن نعود إلى الفن، وإلى موهبة وعبقرية الراوي (أي المؤلف) ونعيد طرح كل الأشكال الأسطورية للمصادفة (۱)، أو أنها تملك بالإشتراك مع سردات أخرى بنية قابلة للتحليل، ويلزم بعض الصبر لموضعها وإعلانها؛ إذ تمة هموة بين الصدفوي الأكثر تعقيداً وبين التركبي الأكثر بساطة، ولا يمكن لأحد أن يركّب (ينتج) سرداً، دون العودة إلى نسق ضعني لوحدات ووانين.

اين يمكن إذن، البحث عن بنية للسرد؟ في السردات، دون شك. أفي كلّ السردات؟ إنَّ بعض الشرّاح، الذين قبلوا فكرة بنية حكائية، لا يسعهم آنشنر الخضوع لإستنتاج التحليل الأدبي نموذج العلوم الاختيارية: وهم يطالبون بإقدام، أن يطبَّق على الانشائية، نموذج محض استقرائي وأن يبدأ الباحثون بالتالي، دراسة كل سرد من نوع واحد، ومن عصر واحد، ومجتمع واحد، وينتقلوا من ثم إلى تجريب نموذج عام. والألسنية ذاتها، التي لا تحوز إلاً على ثلاثة آلاف لغة تحتضنها

<sup>(</sup>١) ثمة، وفن المراوي: يكمن في القدرة على توليد مسارد (رسائل) بدءاً من البنية (من نظام الوموز)، وهذا الفن يتلاءم ومفهوم التجلية لمدى شومسكي. وهذا المفهوم، أبعد ما يكون صن وعبقرية ، مىؤلىف، اعتبرت ومنطبقياً، لغزاً فردياً، يُشك في حله.

وتبحث أمورها، تعجز عن ذلك: وهي سعت بحكمة أن تكون استدلالية فاندفعت منذلذ إلى تأسيس ذاتها والتقدّم بخطى جبارة بجبث توصّلت إلى استكشاف وقائع لم تكن بعد مكتشفة ((). وماذا عمى التحليل الإنشائي أن يقول، حين نفعه إزاء ملايين السردات ؟ إنه يحكرم بقوّة الإجراء الإستدلالي: وهذا التحليل بجبر، في البدء، على أن يرتاي نموذجا أفتراضياً للوصف ( يسمّيه الالسنيون الأمير كيون و نظرية ) ، وأن يبط بعد ذلك رويداً رويداً ، ابتداء من هدا النموذج، إلى الأنواع التي تشترك بالنموذج وتفترق عنه، في الآن ذاته ؛ ولن يجد هذا التحليل، الذي ترفده أداة وحيدة للوصف، تعدد السردات، وتنوغها التاريخي والجغرافي والثقافي (() إلاً عبر مستوى هذه الملابقات والإفتراقات التي نكشقها ضمن السردات ذاتها.

- (١) انظر قصة رأ ، الخثية ، التي طرحها وسوسور ، واكتشفت بعد خسين عاماً من ذلك ، في إ . نبڤينيست ، ومسائل في الألسنية العامة ،، غالهار .
   (١٩٦٦) .
- (٢) لنذكّر بالأوضاع الحالية التي تحيط بالوصف الألسني: والبنية الألسسنية
   هي في علاقة نسبية دائمة ليس فقط بالنسبة للمعطيات المدوّنة بل أيضاً
   بالنسبة للنظرية القاعدية التي تصف هذه المعطيات و.
  - ( إ. باخ، مقدَّمة للقواعد التحويلية، نيويورك، ١٩٦٤).
- ويضيف بنڤينيست في هذا المجال: و ... أدركنــا سابقــاً أن الكلام وُجب أن يصفه الباحث كبنية شكلية، على أن يتطلب هذا الوصف، أولاً، إجراءات ومقايس وافيةً، إذ لا فصل بين واقع الشيء وبين المنهجية الخاصة القادرة على تحديده......

إنَّ و نظرية ، (بالمعنى و الهراغاتي ، للكلمة كما قلناه آنفاً) واجبة ، للوصف وتصنيف لا نهائية السردات ، فيصير البحث عنها ووضعها واجباً أولياً . على أن إقامة هذه النظرية يمكن أن يسهل كثيراً إذا خضع الباحثون ، من البداية ، لنموذج يوفر هما عباراتها ومبادئها الاولى . ويبدو معقولاً (۱) ، في فترة البحث الحالية ، أن نهب الألسنية ذاتها كنموذج مؤسس لتحليل السرد بنيانياً .

## I \_ لغة السرد

١ - أبعد من الجملة: كلنا يعلم، أن الالسنية تقف عند الجملة: إنها الوحدة الأخيرة في اللغة، وتعتبرها موضع اهتهامها المرتجي، ولئن كانت الجملة، نظاماً لا سلسلة كلام، فإنها شكلت وحدة فريدة. غير أنَّ البيان ليس إلاَّ تتابعاً للجمل التي يتألّف منها: ومن وجهة نظر ألسنية فإن الخطاب لا يملك شيئاً إلا وجد في الجملة: والجملة، يقول مارتينيه، هي القسم الأصغر الذي يمثّل بجدارة وكمال، الخطاب بأسه هي (1).

فلا يسع الألسنية، إذن، أن تتخذ لها غاية أو موضوعاً أرفع مـن الجملة، إذ بعد الجملة، ليس من جُمَل أخرى: وإذ يصف عالِم

 <sup>(</sup>١) وَلكن ليس أمرياً بالضرورة (بريمون ـ ومنطق الممكنات الحكائية،،
 مجلة وتواصلات، العدد ٨، ١٩٦٦، منطقي أكثر منه السنياً).

 <sup>(</sup>٢) وأفكار حول الجملة ،، في مجلة كلام ومجتمع (مجموعة مقالات لجانسن)، كوبنهاغن، (١٩٦١).

النباتِ الزهرة، ينأى عن وصفِ الباقة.

إلى ذلك، من الحتمي أن يكون الخطاب ذاته منظماً (كمجموعة من الجُمّل) فيغدو، عبر هذا التنظم، رسالة تبعث بها لغة أخرى، منفوقة على لغة الألسنين(١): فللخطاب وحدات، و«قواعده»، وقوانينه: يجب أن يكون الخطاب موضوع السنية ثانية، أبعد من الجملة وإن كان صبغ من تآلف جُمّل. السنية الخطاب كان لها مجد عبر العصور: البلاغة؛ ولكن يُميّلاً لعب تاريخي تحولت البلاغة عن دراسة الكلام. مما اقتضى إعادة طرح المسألة بجدداً: لم تتنام السنية الخطاب الجديدة بعد، بيد أن الألسنين(١) افترضوها على الأقل. مستقلاً، يجب أن تدرسه الألسنية؛ وإذا كان من الواجب صياغة فرضية عمل لتحليل، تبدو مهمته شامعة وأدواته لامتناهية، فمن المعقول أن يفترض الباحث علاقة تشابهة بين الجملة وبين الخطاب. بمعظماً بالخساف المعقول أن يفترض الباحث علاقة تشابهة بين الجملة وبين الخطاب، بمقدار ما يحكم تنظيم شكلي واحد كل الأنساق السيميائية، أيًا تكن الماواد والأحجام: عندئذ يصير الخطاب «جلة» كبية (لا تكون

 <sup>(</sup>١) قد يكون من الطبيعي، كما بين جاكربسون، أن تكون بين الجملة وبين
 ما يتعداها انتقالات: الوَصلُ، مثلاً، يكن أن يمتد تأثيره أبعد من
 الحملة.

 <sup>(</sup>۲) أنظر على الأخص: بنفينيست، مذكور آنفاً، فصل ۱۰ ـ ز \_ س \_
 ماريس، وتحليل الخطاب؛ جلة كلام واللغات؛ عدد ۲۸، ۱۹۵۸.
 رُويت وكلام، موسيقى، شعر، لوسوي ۱۹۷۲.

وحداتها بالضرورة جَمَلاً)، يتوسَّلُ، كما الجملة، بعض التعييزات، فإذا به وخطاب، صغير. تلك الفرضية تتناغم جيداً مع بعض القراحات الأنتروبولوجيا الحالية: وأشار كل من جاكوبسون وليقي شتراوس إلى أن الإنسانية تحدد ذاتها حال أمكنها خلق أنساق ثانوية ومنككة للتضاعف؛ (أدوات تصنع أدوات أخرى: الإنبناء الشافي للكلام، تحرم الحرام بقصد إفراق العسائلات) وبفترض الألسني السوقياتي إيقانوف أن الكلامات المصطنعة لم يكن لما أن تتكون إلا بدئا من الكلام الطبيعي على إقامة استخدام عدة أنساق معان، أعان الكلام الطبيعي على إقامة الكلام الباسعة على إقامة الكلامات المصطنعة. إنه لمن الشرعي، أن يطرح الباحث علاقة المنافية، لنحترم الميزة الشكلية المحضة للعبلات القائمة.

الشكلية المحصة للصيرات العالمة لا تعدو كونها أحد الإصطلاحات التعبيرية التي وُهبت لألسنية الخطاب (1) وتخضع بالتالي لفرضية قائلية: يشترك السرد بنيانياً مع الجملة، دون أن يحصر ذاته بعدد من الجُملِ: السرد جلة كبيرة، ككل جملة إثبانية، لذا تمدُّ حكاية صغيرة. ورغم أن هذه الجمل تملك داخل الحكاية دالآت فريدة (تكون غالباً معقدة)، (1) ستكون من إحدى مهات ألسنية الخطاب أن تُؤسِّس غذجة للخطب ونكتفي مؤتناً بذكر ثلاثة نماذج كبرى للخطاب: كتائي (سرد)، إسماري (شعر غنائي، خطاب حكميّ)، قياسي إضاري (شعر غنائي، خطاب حكميّ)، قياسي إضاري (مغالي،

فكري).

نان البـاحـث يجد في السرد أصنـاف الفعـل الرئيسيـة وإن مكتبرة ومتحوّلة على قياس الحكاية، هذه الأزمنة، المظاهر، الصيغ، الفيائر؛ إلى ذلك، فإن والفواعل ذاتها حالما تعارض بالإسنادات الفعليـة لا تسمح البنة بالخضوع للنعوذج الجُمَل:

إنَّ نموذج الفاعل كما يقترحه غريماس (۱) يجد، في كثرة أشخاص الحكاية الوظائف الأوكية للتحليل النحوي. والتهائل الذي نوحي به هنا، لا يملك تيمة كاشفة فحسب: بل يتضمَّن أيضاً هرية بين الكلام وبين الأدب (اللهمَّ إذا كان هذا التائل نوعاً حاملاً ممتازاً للسرد).

ولم يعد ممكناً بعد اليوم، أن ننظر إلى الأدب كفن يزهد في كل علاقة بالكلام، حالما يستخدم هذا الكلام أداة للتعبير عن فكرة، أو هوى، أو جمال: ولا يكفُّ الكلام على مرافقة الحطاب، فيمد له مرآة بنيته ذاتها: ألا يصوغ الأدب اليوم، وبفرادة تامة، كلاماً يأتلف مع ظروف الكلام (ت) ذاته ؟

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) المجلَّد ٣ ـ ١.

<sup>(</sup>٣) التذكير هنا بهذا الحدس الذي تكون لدى مالأرميه، لحناة كان يهيد لعمل ألسني: وبدا له الكلام أداة التخيل: قد يتبع منهج الكلام (بتصد تحديده). كون الكلام يفكر ذاته. وظهر له أخيرا أن التخيل هو نهج النفس البشرية. وبه يمكم على كل منهج، بينا اختص الإنسان بالإرادة» (الأعمال الكاملة، پلياد)، في سبيل التذكير أن المالأرميه. والتخيل أو شعره.

٢ - مستويات المعنى: في البداية، توفّر الألسنية، لتحليل السرد سَانياً مفهوماً حاساً، ويكمن هذا المفهوم خاصة في تنظيمه الذاتي، لأنها تلفِتُ إلى ما هو جوهري في كل نسق معنى، وتسمح في الآن ذاته، بإعلان كيفية ألا يكون السرد مجرَّد تلاحق عبارات، وتسهم تالماً بتصنيف الأعداد الهائلة للعناصر التي تدخل في تركيب السرد. ودعيت الألسنيةُ هذا المفهوم، « مستوى الوصف » (١١).

مكن للباحث، أن يصف الجملة، ألسنياً، عبر مستويات عدة (صوتي ٣، أصواتي ٤، نحوي، سياقي)، وهذه المستويات ترنسط بعلاقة تراتبية، إذ لو كان لكل مستوى وحداته، وارتباطاته الخاصَّة، لأجبر الباحث على وصف كل مستوى باستقلال عن الآخر، وعجز كل مستوى على حِدّة عن انتاج معين: إن كلُّ وحدة تنتمي إلى أي من هذه المستويات لا تحوز معنى إلاّ إذا أمكنها الإنتاء إلى مستوى أرقى: لافظ أو فونيم، وإن كان قابلاً للوصف في ذاته، لن يقوى على قول شيء: فهو لا يشارك في المعنى إلا منتمياً إلى كلمة؛ والكلمة ذاتها وجب اندماجها في الجملة(١).

(١) وليست مناهج الوصف الألسنية أحاديَّة المعنى دائيًّا. إنَّ وصفاً ما لَـرْ يُنظر إلى كونه صحيحاً أو مخطئاً، بل أحسن أو أسوأ، متفاوت الإفادة والفائدة ، (م. أ ـ هاليداي، وألسنية عامة وألسنية تطبيقية، طبعة

(٢) مستويات الإدماج طرحتها مدرسة براغ (ف \_ ج \_ ڤاشيك، مدرسة براغُ قارئة في الألسنيات، منشورات جامعة انديانا ١٩٦٤) وأعاد هذا =

إن نظرية المستويات (كما أعلنها و بنقيئيست ،) توفّر نموذجين من المعلاقات: توزيعية (إذا اتخذت العلاقات موضع المستوى ذاته)، وتكاملية (إذا استمكنت العلاقات في مستويسات متقابلة). لكن العلاقات السوزيعية لا تكفي لإبراز المعنى. مسن هنا، على الباحث في سعيه إلى تحليل بنيائي، أن يميّز عدة أحكام في الوصف ويضم هذه الأحكام في رؤية تراتبية (تكاملية).

ولا تعدو المستويات كونها عمليات (١). ويبدو طبيعياً ، إذن، أن تسمى الألسنية إلى مضاعفتها ، اثناء تقدّمها الحثيث. ولا يمكن لتحليل الحظاب أن يكون فعالاً إلا على مستويات أولية . وعزت البلاغة إلى المنظاب مخطّطين للوصف: المنظيط والإفصاح أو الفصاحة (١) أما عن بلاغة أيامنا فإن ليثي - شتراوس في تحليله بنية الأسطورة ، أوضح أن الوحدات التي يتشكّل منها الخطاب الأسطوري (وحدات أن الوحدات التي يتشكّل منها الخطاب الأسطوري (وحدات أسطورية) تبلغ الدلالة لأنها مجتمعة في رزم ، وهذه الرزم بدورها

الطرح عدد لا يستهان به من الألسنيين. وكان بنڤينيست اعطى
 التحليل الأوضح حول مستويات الإدماج هذه.

 <sup>(</sup>١) وفي عبارات قلبلة الغموض، يمكن اعتبار مستوى بمشابة نسق من الرموز، القواعد إلخ... التي يجب استخدامها لتمثيل التعابير ٥.

<sup>(</sup>۱. باخ).

 <sup>(</sup>۲) الجزء الثالث من البلاغة، الكشف لن يمسَّس الكلام: إنما يشمل ميدانها حقل الأشياء، وليس حقل الكلمات ـ الأفعال.

تتراكب (١٠)؛ وها و تودوروڤ، ، مستميدا التايز الذي أقامه الشكليون الروس، يقترح أن يتم العمل على مستويين كبيرين، ينقسهان بدورهها إلى:

أ ـ التاريخ (القياس)، متضمناً منطق الأعمال و ونحق الشخصيات.

ب \_ والخطاب متضمناً هو الآخر، الأزمنة والمظاهر وصيغ
 لم د<sup>(7)</sup>.

وأياً كان عدد المستويات التي يقترحها الباحثون والتحديد الذي يمكن أن يُعطاها، لا يسمنا الشك أن يكون السرد تراتبيةً أحكام. أن يفهم المرء سرداً، لا يعني فقط أن يتتبع تحلّل التاريخ، بل أن يعترف بوجود ومراتب ، ثم أن يسقط التتابعات الأفقية و للخبط، الانشائي على محرد عامدوي ضمناً ، وأن تقرأ (تسمع) سرداً، لا يعني فقط أن ترَّ من كلمة إلى أخرى، بل أن تتجاوز المستوى إلى آخر. وليسمح لي القراء هنا بطريقة الدفاع التبريري: ففي قصته و الرسالة المسروقة ،، حلَّل إدغار يو فشل مفتش الشرطة، العاجز عن إيجاد الرسالة : كانت تحريات تامةً ، وذلك وفي دائرة اختصاصه ،، على حد قوله؛ لم يكن هذا المفتش ليُسقيطاً أيَّ مكان من حسابه، وأشبع ، كلياً مستوى والتفتيش الدقيق ، ولكن حتى يجد الرسالة، التي تحميها بداهته، والتغتيش الدقيق ، ولكن حتى يجد الرسالة، التي تحميها بداهته،

١) انتربولوجيا بنيوية.

٧) وفئات السرد الأدبي، مجلة تواصلات، عدد ٨، (١٩٦٦).

توجّب أن يلج مستوى آخر، فيستبدل ملاءمة مخبّع، المسروقـات بملاءمة الشرطي. الأمر ذاته ينطبق على السرد: «التفنيش الدقبق، الذي طبق على مجموع أفقي لعلاقات إنشائية، عبثاً يسمى إلى الإكتال. وحتى يغدو فعالاً، عليه أن يتجه «عامودياً». ليس المعنى قائراً على «طرف» السرد، إنما يجتازه؛ ولا يقلُّ المعنى بداهة عن «الرسالة المسروقة»، فهو يضيف بكل استكشاف إحادي الجانب.

ولابأس ببعض التلمسات الضرورية قبل التنبّت من مستويات الحكاية. وما نقترحه هنا يشكل جانبية مؤقتة، فالدتها تعليمية محضة: إنّ المستويات تسمح بتحديد وجمع المسائل، دون أن تكون في تعارض مع بعض التحليلات التي أجريت على هذا الصعيد. وأقترح أن تميّز في العمل الإنشائي ثلاث مستويات في الوصف: مستوى والوطائف، (المعلى الذي اتخذته الكلمة لدى وبروب و وو بريمون ع)، ومستوى والأعال، (بالمعنى الذي اتخذته الكلمة لدى غرياس، حين يتحدث عن الشخصيات من حيث كونها عاملة)، ومستوى و الإنشاء و (الذي يبدو بعامة مستوى و الخطاب و لدى تودوروف). هذه المستويات لتلاث مرتبطة الواحدة بالأخرى، بناءً على صيغة اندماج متنامية: لا تتخذ وظيفة معنى لها إلا بمقدار ما تندرج في العمل العام لمامل لمامل لحاب د نظام رموزه الخاص.

### II \_ الوظائف

١ - تعيين الوحدات؛ لما كان كل نسق تراكباً لوحدات معروفة

أصنافها، وجب، في البدء، تقطيع السرد وتعين أقسام الخطاب الإنشائي التي يمكن توزيعها على عدد صغير من الأصناف؛ أي باختصار توجب تحديد الوحدات الإنشائية الأصغر. وبناءً على الرؤية المكتلة التي حددت آفغاً، لا يسع التحليل أن يكتفي بتحديد توزيعي عمل للوحدات: على المعنى منذ البدء أن يكون مقياس أي من الوحدات: إن الطابع الوظيفي لبعض أقسام التاريخ، يدفع إلى اختيار الوحدات: ومن هنا إندرجت كلمة و وظائف، التي أطلقناها مباشرة على هذه الوحدات الأولى. فمنذ الشكلين الروس(١)، اعتاد الباحثون على تشكيل كل قسم من التاريخ إلى وحدات، خاصة ذلك القسم الذي يتمثل شبيها بخاتمة لعلاقة متبادلة. على أن كل وظيفة هي بذرتها، إذا صحة التعبير، مما يسمح لها أن تبذر سرة عنصر ينضح مستقيلاً، على المستوى آخر: ولئن أطلعنا

<sup>(</sup>۱) ب \_ توماشفسكي، موضوعية (۱۹۲۵) في نظرية الأدب، لوسوي 
۱۹۲۵ \_ حدَّد بررب لاحقاً الوظيفة كونها وعمل شخصية، يتحدَّد 
بناءً على دلالته في سيرورة الحنيّكة ؛ (عام تشكَّل الحكاية، لـوسـوي 
۱۹۷۰ أ \_ ونرى لاحقاً تعريف ت \_ تودوروڤ (إنَّ معنى (أو 
وظيفة) عنصر في العمل الأدبي، هو إمكانيته في الدخول بعلاقة متبادلة 
مع عناصر أخرى في هذا العمل الأدبي ومع التناج كله، مذكور 
آنفاً)، والتصويبات التي تقدَّم بها أ \_ ج \_ غرياس، الذي انهى لتره 
من تعيين الوحدة نسبةً لعلاقاتها المتبادلة الاستبدالة، ونسبةً لموضعها 
داخل الوحدة التركيبة التي تشكل منها.

 و فلوبر، في قصته و قلب بسبط، وفي بجرى ممين من هذه القمة ذون أن يبدر منه إلحاح، أنَّ بنات نائب الحاكم في منطقة بون ـ ليڤيك عتلكن ببتغاء، سيكون لها لاحقاً أهمية كبرى في حياة فيليسيتيه إحدى البنات: إنَّ إعلان هذا التفصيل (أياً كان شكله الألسني) يشكّل وظيفة، أو وحدة إنشائية.

أيكون كل شيء في السرد وظيفياً ؟ أيتلك كلّ شيء معنى، حتى اصغر تفصيل ؟ وهل يمكن للسرد أن يكون مقتطعاً، اندماجياً، إلى وحدات وظيفية ؟ نعاين الإجابات بعدد قليل. غمة عدة نماذج من الوظائف، إذ إن نماذجاً عديدة من العلاقات المتبادلة الوجود. ولا يكاد يبقى سرد إلا وصيغ من وظائف: ولهذه الوظائف دلالات متفاوتة. وليست المسألة مرتبطة بالفن ( من جانب المنشىء )، بل ارتباطها الأوثق بالبنية: ففي نظام الخطاب ما يسجل من سات، هو بالتحديد قابل للتسجيل؛ ولنن يظهر تفصيل عبر دال بصورة لا تقبل الرد، ويجبه بالتلك كلَّ وظيفة، ذلك لا يعني أن يلصق به معنى المبئي أو عديم الجدوى: لكل شيء معنى، أو أن اللاشيء لا معنى له. ويمكن القول من جهة أخرى أن الغن لا يعرف الصقبة ( بالمعنى ويمكن المحلمي للكلمة) (١)؛ إنه نستَ متكامل ولن تكون أية وحدة

(١) في هذا لن تكون والحياة، التي لا تشهد إلا تواصلات ومشرشة، ووالمشرش، (هر ما تعجز بمن رؤية ما بعده) يمكن وجوده في الفن، ولكن تحت شكل عنصر مرمَّز (واتّق، مثلاً)؛ على أن هذا والمشرش، تجهله أنظمة الرموز المكتوبة: الكتابة لذلك واضحة بصورة قدرية. ضائعة (١) ، أيا كانت طويلة ، أو هزيلة ، أو متينة ، كذاك الخيط الذي ر بطها بأحد مستويات التاريخ (٢) .

من البديهي أن تكون الوظيفة وحدة عتوى، من الوجهة الألسنية: وهذا منا ويعيده البيان الذي يشكّله (المحتوى) في وحدات وظيفية أن وليست الطريقة التي بها قبل هذا الكلام. إنَّ لهذا المدلول المكرّن دالات مختلفة وغالباً ما تكون جدّ متكرّدة: فإذا قبل في أن جبمس بوند رأى رجلاً في الخمسين إلخ... فإن المعلومة تخفي في آن مما وظيفتين بالقدرة الضاعطة نفسها: فمن جهة عمر الشخصية يندمج في رسم تصويري (تعم فائدته ما تبقى من التاريخ، ليسب قيمته معدومة ع ولكنها منتشرة، ومتأخّرة)، ويبدو من جهة أخرى أن (١) أقله في الأدب، حيث حرية التأثير (نتيجة للطابع التجريدي للكلام المنطوق) تستمع مشوولية أكثر جمامة منها في الغذن والشابية،

(٢) إنَّ وَطَيفية الوحدة الإنشائية متفاوتة في مباشريتها (إذن في ظهورها)، بحسب المستوى حيث تؤدى: حين نكون الوحيدات موضوعة على المستوى ذاته (في حالة الوقف النشويقي، مثلاً)، تصبح الوظيفية بالغة الحساسية، على أنها قليلة الحساسية عندما تُشبع الوظيفة على المستوى الإنشائي: إنَّ نصاً حديثاً، قليل الدلالة على صعيد الحكاية، لن يجد لذه كبير جهد في العنى إلاَّ على صعيد الكتابة.

 (٣) والوحدات التركيبية (أبعد من الجملة) هي في الواقع وحداث مضمون ٤. (أ - ج - غريماس، علم دلالة بنياني، لاورس، ١٩٦٦) نتبُّم المستوى الوظيفي من مهات علم الدلالة العام. المدلول المباشر للبيان، هو أن بوند لم يعرف بعد محدّته المقبل: وتعني الرحدة علاقة متبادلة وقوية (افنتاح، تهديمد وإجبار على إعلان الهوية). وحتى يتم تعيين الوحدات الإنشائية الأولى لا يغربنَّ عن نظر الباحث الطابع الوظيفي للأقسام موضوع البحث، وأن يقبل مسبقاً بعدم التقائها حتمًا ، بالأشكال التي ننعت بها عادة مختلف أجزاء الخطاب الإنشائي (أعمال، مشاهد، مقاطع، حوارات، حوارات ذاتية داخلية إلخي) ونبعدها حتى من الأصناف والنفسانية و (سلوكات، مشاعر، نوايا، حوافز، عقلانيات الشخصيات).

ولما كانت ولغة والسرد مختلفة عن لغة الكلام الملفوظ - وإن كانت غالباً محولةً من قبِلها - أضحت الوحدات الإنشائية مستقلة مادياً عن الوحدات الألسنية: ويمكن لها أن تقاشى بالتأكيد ، ولكن بصورة ظرفية غير منظمة ، حينئذ تتمثّل الوظائف حيناً عبر وحدات أرفع من الجملة (مجموعات جُمَل بقامات مختلفة ، حتى يشمل التتاج الأدبي بكامله) ، وحيناً آخر أدنى من الجملة (الركن ، الكلمة ، وحتى داخل الكلمة ، بعض العناصر الأدبية (ا) ، حين تحدّث القصّة أن

 <sup>(</sup>١) ولا يجوز الإنطلاق من الكلمة كعنصر غير بجزء في الفن الأدبي،
 ومعالجتها كما تعالج الآجوزة التي بها يُشاد البناء، بل العمل الأدبي قابل
 للتفكّل إلى وعناصر فعلية، أكثر دقة ).

<sup>(</sup>ج \_ تينيانوف \_ ذكره \_ ت \_ تودوروڤ، في مجلة كلامات واللغات وعدد ١، ١٩٦٦).

جيمس بوند لما كان يحرس مكتبه للتجسُّس ورنَّ الهاتف، و رفع سهاعة أحد الخطوط الأربعة ،، فإنَّ الوحدة ﴿ أَرْبِعَةُ ۥ تَشْكُلُ وحدها وحدةً وظيفيةً إذ تُرجعُ إلى مفهوم ضروري، إلى جماع التاريخ ( ذي التقنية البيروقراطية العالية)؛ والواقع أن الوحدة الانشائية هنا، لست وحدة

ألسنية (الكلمة)، ولكن قيمتها الضمنية (ألسنياً فيإن الكلمة أربعة/ لا تريد أبداً أن تعنى «أربعة »). وهذا ما يفسّر أن بعض اله حدات الوظيفية بمكن لها أن تكون أدنى من الجملة، دون أن

تكفُّ عن الإنتاء إلى الخطاب: فهي لا تفيض، عن الجملة التي تظلّ أرفع منها مادياً، بل عن مستوى التأشير الذي ينتمي، كمّا

الجملة، إلى الألسنية بكل ما للكلمة من معنى. ٢ \_ أصناف الوحدات: هذه الوحدات الوظيفية، وجب توزيعها في عدد صغير من الأصناف الشكلية. وإذا أراد الباحث تعين هذه الأصناف دون أن يلجأ إلى مادة المحتوى (نفسانية، مثلاً) وجب أن ينظر من جديد في مختلف مستويسات المعنسي: ولبعيض الوحــدات

وحداتٌ من المستوى ذاته بمثابة صِلات متبادلة؛ وبالمقابل، لتُشبع المستويات الأخرى، يجب التجاوز إلى مستوى آخر. من هنا يمكن متم صنفين كبيرين من الوظ ائف. الأولى توزيعية، والأخرى إندماجية. وتتوافق الوظائف الأولى مع وظائف بـروب، استعـادهــا بريمون، غير أننا نعالجها بتفصيل أكبر مما تناولها هؤلاء المؤلفون، ولها نحتفظ بإسم ۽ وظائف، (رغم كون الوحدات الأخرى، وظيفيـة

أيضاً)؛ ويبدو النصوذج تقليمدياً منهذ التجليم الذي أجمراه

توماشفسكي: إنَّ لشراء مسدس صلةً متبادلة بأمور أخرى، إذ لهُ علاقة بأوان استخدامه (وإذا لم يستخدم، ينقلب التأشير إلى علامةٍ للتشويش.. إلخ).

ولرفع سمّاعة الهاتف علاقة أيضاً بأوان إعادة تعليقها ؛ إنَّ لتدخَّل الببّغاء في منزل ( فيليسيتيه » علاقةً بمشهد الحشو بالقش ، والتعبّد إلخ. أما الصنف الأكبر الثاني من الوحدات، ذات الطبيعة الإندماجية، فيشمل كل « القرائن ، (بالمعنى العام جداً للكلمة )(١) ، وترجع الوحدة إذن إلى مفهوم منتشر بصورة متفاوتة ولا ترجع إلى عمل قمد الاكتال ولاحـق؛ على أنَّ هـذا المفهـوم ضروري بمعنــي إرتبــاطــه بالتاريخ: قرائن طبعيَّة تتعلق بالشخصيات، معلومات تفييد عن هويتهم، تأشيرات عن و المناخ؛ إلخ. إنَّ العلاقة التي تجمع بين الوحدة وصلاتها الذاتية المتبادلة ليست توزيعية (وغالباً ما ترجع عدة قرائن إلى المدلول ذاته دون أن يكون تتابع ظهورها في الحطاب ملائماً بالضرورة). بل هي اندماجية؛ وحتى نفهم عبارة ، لم تخدم؟، كأنها تأشيرة قرينية، يجب أن نجتاز إلى مستوى أرقى (أعمالُ الشخصيات، أو الإنشاء)، وهنا تبلغ التأشيرة عقـدتها. إنَّ العَظَمَــةَ الإداريــة التي تختفي وراء « بوند ، ، والتي دلُّ عليها العددُ الكبيرُ لأجهزة الهاتف). لا تضيف أي انعكاس على سلسلة الأعمال التي التزمها بوند حين قبل هذا التواصل، ولا تتخَّذ هـذه العظمـةُ الإداريـة معنـي لها إلا عَلَى

<sup>(</sup>١) يمكن هذه التعيينات، التي تليها، أن تكون مؤقَّتة كلُّها.

مستوى نموذجية عامة للفواعل (لأن بوند يتخذ جــانــب النظــام)؛ والقرائن، بناءً على طبيعة علاقاتها العامودية نوعاً، هي وحدات دلالية حقاً، إذ انها تُرجع الى مدلول، عكسَ والوظائف، التي تُرجع الى وعملية ، ، على أنَّ المصادقة على القرائس هـ و الركسن التفضيل « الأعلى » ، ويمكن أن تكون تقديرية ، خارجاً عن الركن الموضَّح ( يجوز ألا يصرَّح أبدا بطبع شخصية ، لكن يسهل دوما ان نعاين الدلائل على طبيعتها). إنها مصادقة نموذجية، وبالمقابل فإن المصادقة على (الوظائف) ليست وأبعدى. إنها مصادقة تركيبية (١). على ذلك تغطَّى ﴿ الوظائف ﴾ و﴿ القرائن ؛ تمايزاً كلاسيكيّاً آخراً : تشير الوظائف ضمناً الى علاقات كنائية ، أما القرائن فإلى علاقات استعارية. الأولى تتوافق ووظيفية العمل، بينها الأخرى تتوافق ووظيفية الكيان (٦).

هذان الصنفان الكبيران من الوحدات، وظائف وقرائن يتيحان إجراء تصنيف للسردات. بعض السردات ما هو وظيفي بدرجة كبيرة (كما الحال بالنسبة للحكايا الشعبية)، وبالمقابل يبدو بعضها الآخر قر اثنياً بصورة مكتَّفة (مثال على ذلك الروايات و النفسانية و)، وثمة

(١) وهذا لا يمنع أن تتمكّن الإطالة التركيبية للوظائف من تغطية العلائق الاستبدالية بين وظائف منفصلة، كما هو مقبول منذ ليڤي ــ شتراوس وغريماس.

(٢) لا يمكن اقتصار الوظائف على الأعال (افعال) كما لا يمكن اقتصار القسرائس على صفيات (نعوت)، لأن ثمة أفعيالاً قبرائنية، كونها

و علامات، طابع، أو مناخ، البخ....

بين هذين القطبين، سلسلة كاملة من الأشكال المتوسّطة، تمابعة للتاريخ، للمجتمع، للنوع - وليس هذا بعد كلَّ شيء : فغي داخل كل من هذين الصنفين الكبيرين، يمكن بسهولة ان نعيّن صنفين فرعيّن من الوحدات. عودة الى صنف الوظائف، تفيد أن وحداتها لا تحوز كلها والأهمية ، إياها: بعض منها يشكل مفصلات حقيقية للسرد (أو قطعة من السرد)، غير أنَّ بعضها الآخر لا يقوم إلاَّ ويما و الملكي الانشائي الذي يفصل الوظائف عن المفصلات: ولنسم الأولى وظائف أساسية (أو نواة) اما الأخرى ووفقاً لطبيعتها الالكالية، فوساطات. وحتى تكون وظيفة أساسية، يكفي أن يكون العمل، الذي إليه ترجع، يفتتح (أو ينهي تردّداً، إذا ورد في نص السرد، قطعة تالية، رنَّ الهاتف.

يبدو ممكناً أن يجبب الشخص أو لا يجبب، مما يدفع بالتاريخ الى وجهتين مختلفتين. وبالمقابل فإنَّ بين وظيفتين أساسيتين، من الممكن ان تُعَدَّ تأشيرات استطرادية، تتجمع كلها حول نواة أو أخرى، دونَ أن تبدّل الطبيعة التتابعية لهذه النواة: إنّ المدى الذي يفصل بين ورنَّ الماتف، وبين «رفع بوند السّاعة»، يمكن ان تشبعه جهرة من أحداث دقيقة، أو وصفات دقيقة، وترتبة بوند نحو المكتب، رفع سماعة، وضع سيجارته، إلخ. وتبقى هذه الوساطات وظيفية بمقدار ما تدخل في علاقة متبادلة مع نواة. غير أن وظيفية عقدار ما تدخل في علاقة متبادلة مع نواة. غير أن وظيفية عقدة، وإحاديّة الجانب، وطفيلية: تلك حال الوظيفية المتسلمة تاريخياً (يصف الباحث هنا، ما

يفصل لحظتين في التاريخ)، في حين أنَّ وظيفيَّة ثنائيةً تتخذ لها موضعاً داخل الرباط الذي يوحَّد وظيفتين أساسيتين، هي متسلسلة في التاريخ ومنطقية في الآن ذاته:

وليست الوَساطات إلاّ وحدات متنابعة. على انَّ الوظائف الأساسية متتابعة ومنطقيَّة في الآن ذاته. وما يدعو إلى التفكير أن دافع النَشَاط الانشائي هو الإلتباس الواقع بين التتالي وبين الإستتباع، فما يأتي بعد، نظراً لكونه قُرىءَ في السرد، يُظنُّ أنَّ القَبْل سَبِّبُهُ ويصير السرد في هذه الحال تطبيقاً منهجياً للخطأ المنطقي الذي اقترحته مدرسيَّة علم الكلام تحت شعار هذه المعادلة، «بعد هذا، بالتالي بسبب هذا ،، والتي يمكن أن تكون شِعار القدَر ، ولا يعدو السرد أن يكون إلاَّ لغتَهُ (القَّدَر)، بيد أنَّ وتحطُّم، هذا المنطق، وتحطمُّ الزمانية معه تكمُّلها بنية الوظائف الأساسية. ولربَّا أمكن لهذه الوظائف ان تكون غير دالَّة للوهلة الأولى: المشهد لا يشكُّلها (لا الأهميةُ، أو الحجمُ، أو النُّدرة، أو قوة الفعل المعلنة)، بل المخـاطــرةُ إذا صــعَّ التعبير: والوظــائــف الأساسية لحظات المخاطرة في السرد بين نقـاط التنــاوب هـــذه، بين والموِّجهات المركزية ، عملك الوساطاتُ مناطق أمن، وراحة، وترف، وليست مناطق الترف هــذه غير مفيــدة: مــن وجهــة نظــر التاريخ، يمكن للوَساطة ان تؤدّي وظيفية ضئيلة ولكنها ليسَت أبداً معدومة: أتكون الوَساطة مطنِبةً (بالنسبة لنواتها)، بحيث لا تشترك أقله في اقتصاد الرسالة، غير أنَّ ذلك ليس القصد: إذ للتأشيرة الحشويةُ ظاهرياً ، وظيفةَ إستطراديةً : فهي بسرِّع ، وتــؤخَّـر ، وتعيــد إطلاق الخطاب، وهي تلخّص وتستبق، وتُصُلُّ أحياناً: ولما كان يظهر المؤشّر إليه كأنه قابل للتأشير ، كانت تسمى الوّساطة إلى إيقاظ التوتّر الله كأنه قابل للتأشير ، كانت تسمى الوّساطة إلى إيقاظ التوتّر بالله على معنى، وأضحت الوظيفة الثابتة للوساطة ، بالتالي، وظيفة إقامة اتصال (لنستميد كلمة جاكوبسون بالموضوع): ولذا فهي تُبقي على التاس بين الراوي والإنشاء (۱)، وكما لا يسعنا أن نحذف نواة دون أن نشرة الخطاب. أما بالنسبة للصنف الكبير التاني من الوحدات الإنشائية (القرائس)، بالنسبة للصنف الكبير التاني من الوحدات الإنشائية (القرائس)، الصنف الإندماجي، فإن الوحدات المتضمنة (فيه) تشترك في كونها الصنف الإندماجي، فإن الوحدات المتضمنة أو يهي تشكل جزءاً من علاقة ثابتية ، يكون تعبيرها الثاني المضمر مكمالة (1) يمتد الى مشهد واحد، وشخصية واحدة، أو نتاج أدبي مالكامل.

ويمكن للباحث آنئذ أن يميّر داخل هذا السياق قرائن بكل ما للكلمة من معنى، قد يكون مرجمها طبع أو شعور أو مناخ (منساخ التشكيك مثلاً)، أو فلسفة، كما يميّر معلومات، تفيد في إضفاء

<sup>(</sup>١) تكلُّم ثالبري على وعلامات إمهالية و. والروايـة البـوليسيـة تلجـأ إلى استخدام مكنّف لهذه الوحدات والمضلّة و.

 <sup>(</sup>٢) ن \_ رُويت يدعو المنصر ثابتياً كلَّ عنصر الازم على امتداد زمن المقطوعة الموسيقية (مثلاً، الزمن الذي يستغرقه أليغرو لباخ، أو الطابع الإنفرادي لغناء منفرد).

الهوية، أو وضع الشخصيات أو الحدث في حيِّز الزمــن والمدى (المكان). أن يقبول الراوي أو المنشىء، إن بيونيد لما كيان يجرس مكتبأ ، نافذته المفتوحة تسمح بسرؤيسة القمس حاطت غيبوم كبيرة متسارعة ، يعني أنه يترك دلائل على ليلة صيف راعدة . وهذا الإستنتاج ذاته يشكّل قرينة مناخبة تعمود بنما الى صمورة الطقس الثقيل المقلق، أو الذي يثير قلقاً من عمل أو حدث لا نعلمه بعدُ. فللقرائن إذن، مدلولات مضمَرة دائماً: على أنَّ الـمُعْلَمات لا تملكها (مدلولات) بالمقابل، أقلَّهُ على مستوى التاريخ: إنها معطيات محضة ودالَّة مباشرة. والقرائن تضمر نشاطاً لحلَّ رموز: وهي تعلُّم القارىء أن يتعرَّف على طبع، وعلى مناخ، تحملُ المُعلماتُ معرفةٌ جاهزة، أما وظيفيَّتها فهي ضعيفة كوظيفية الوساطات، غير أنها ليست معدومة، وأيا تكن نسبة والصمم، في علاقتها مع بقية التاريخ، تسعى المُعْلِمَة (المثال على ذلك العمر المحدَّد للشخصية) إلى التصديق على حقيقة المرجع، والى تجذير التخيُّل في الواقع: الـمُعْلِمةُ إذن، فاعلةٌ واقعيةٌ، ولهذا تملك وظيفية موثوقاً بها ، ليس فقط على مستوى التاريخ، بل على مستوى الخطاب (١).

يفسّر أنه (الوصف التزييني) شكّل منذ أمد بعيد 1 قطعة ، بلاغية مبالغ في ترميزها: الوصف، هو التمرين الأكثر تقويمًا للبلاغة المستحدثة.

النّواة والوساطات، القرائس والمنظيات، تلك هي الأصناف الأولى حيث يمكن أن توزّع وحدات المستوى الوظيفي. ولكن يهب إكمال هذا التصنيف لاعتبارين اثنين. أولما ، ان الوحدة يمكنها الإنتها الم سنفين في الآن ذاته: أن تشرب الشخصية الويسكي (في صالة المطار) يعني ذلك عملاً يفيد كوساطة لتأشيرة (أساسية) للإنتظار، ولكن ذلك أيضاً قريشة لمناخ معين (عصرنة، إنشراح، ذكرى، إلغ..) وبشكل آخر، يمكن لبعض الوحدات أن تكون عنلطة. ثمة لعبة بمائلة بمكنة في اقتصاد الكلام؛ كما في رواية و الأصابع الذهبية ، ولما كان على وبونده أن يفتش بدقة غرفة عدوه، تلقى مفتاحاً عمومياً من شريكه: للتأشيرة وظيفة (أساسية) عضة، يتبذل هذا التفصيل في الفيلم: يرفع بوند رزمة مفاتيحه مازحاً مع الخادمة التي لا تعترض البتة، ليست التأشيرة وظيفة (أساسية) عضة، يتبذل هذا القارى، الى طلع بوند (طلاقته وحظوته لدى النساء). وفي الاعتبار الآخر تجب الملاحظة أن الأصناف الأخرى التي تكلمنا عليها آنفاً يكذن أن تكون خاضعة لتوزع آخر، أكثر ملاء مقا للنموذج الألسي.

والواقع أن للوساطات، والقرائن، والسَعْلِيات ميزة مشتركة، إنها قديدات بالنسبة للنواة، وتشكّل النواة بدورهما مجموعات منتهيئة لعبارات أكثر عدداً، ويحكمها منطق خاص. وهي الى ذلك ضرورية وكافية، وحالما تُعطى هذه الدَّعامة، تأتي الوحدات لتنبتها وفقاً لنمط توالد ذي مبدأ الامتناه، لكننا ندرك ذلك، لأنَّ هذا ما يحدث للجملة المكونة من عبارات بسيطة، ومعقدة في تضعيفات لا متناهية، وإملاءات، وإكساءات الخ. . ذلك ان السرد قابل للمواسطة ، كحال الجملة. وكان مالارميه يعلَّق أهمية كبرى على هذا النمط من البنية، والذي منه شكَّل قصيدته و لا ضربة نرْدِ البتة ،، حتَّى أمكن الباحث اعتبار : عِقَدها ؛ (القصيدة) و : بطونها ؛ ، و : كلماتها \_ العقـد ، ، و ﴿ كُلَّمَاتُهَا ۚ لَـ التَّخْرِيمَاتَ ۚ ، شَعَاراً لَكُلُّ سُرِّد ۚ لَكُلُّ كَلامٍ .

٣ - النحو الوظيفي: كيف وبحسب أية قواعد تترابط هذه الوحدات المختلفة الواحدة بالأخرى، على امتداد التركيب التعمري الإنشائي . ؟ وما هي قواعد التراكب الوظيفي ؟ للإجبابة عين هذه التساؤلات ، لنعتبر الـمُعْلِمات والقرائن قادرة وبسهولة على التراكب في ما بينها: تلك حال رسم الشخص، الذي يضع جنباً الى جنب، ودونما إكراه، معطيات الحالة المدنية لهذا الشخص وساته المميّزة. ثمة علامة تضمين بسيطة تجمع الوَساطات والنواة: كون الوساطة تُضمه بالضرورة وجود وطيفة أساسية يمكن الاستنساد إليهما وليس العكس صحيحاً. أما بالنسبة للوظائف الأساسية، فإنَّ رباط تضامن يوحدها، على أنَّ وظيفة بهذا النوع تجبر أخرى على مماشاتها والعكس صحيح. هذه العلاقة الأخيرة هي ما يجب الوقوف عنده لحظة: أولاً لأنها تحدُّد دعامة السرد ذاته (تحذف التمديدات دون النَّواة)، وثانياً لأنَّها تهمّ أساساً اولئك الساعين الى بَنْينة السرد.

كنا أشرنا سالفاً الى أن السرد، عبر بنيته ذاتها، يؤسس إلتباساً بين التتائي وبين الإستتباع، بين الزمن وبين المنطق. هذا الغموض هو ما يشكِّل المسألة المركزية للنحو الإنشائي. وهل وراء زمن السرد منطق لازمني ؟ لا زالت هذه النقطة موضع خلاف بين الباحثين. ولما كان پروپ اختط عبر تحليله، الطريق واسعة أمام الدراسات الحالية، أصرًا على لا تختط عبر تحليله، الطريق واسعة أمام الدراسات الحالية، أصرة على السبب ان يجدِّر السرد في الزمن، في حين أن أرسطو ذاته لسما حاول ان يعارض المسرحية التراجيدية (والتي حددتها وحدة العمل) بالتاريخ (الذي حدَّدته كنارية الأعمال ووحدة الزمن)، كان يعزو الأولية للمنطقي على التعاقبي (ال.

وهذا ما فعله جميع الباحثين الحاليين (ليقي، شتراوس، فريماس، بريمون، نودوروق) والذين يدعمون بأجمهم (على الرغم من تعارض وجهات النظر) عبارة ليفي ـ شتراوس و إنَّ نظام التتابع التصاقي ينحلُّ في بنية سجلية لازمنية (١) والواقع أنَّ التحليل الحالي بنحو باتجاه فك تتابع المحتوى الإنشائي وإعادة تمنطقه، كما يسعى الى اخضاعه، لما أسهاه مالارميه، وصواعق المنطق البدائية، (١). أو ما كان أكثر دقة ـ السعي للتوصل الى إعطاء وصف بنيافي للوهم التتابعي؛ وكان على المنطق الإنشائي مبرزاً إياه. ويمكن المولى، بشكل آخر، إن الزمنية لبست إلاً صنفاً بنيانياً للسرد التولى، بشكل آخر، إن الزمنية لبست إلاً صنفاً بنيانياً للسرد

.....

<sup>(</sup>١) الفن الشعري.

<sup>(</sup>٢) ذكره .. ك .. بريمون، والرسالة الإنشائية،، مجلة تواصلات، عدد ؛

<sup>...</sup> 

<sup>(</sup>٣) حول الكتاب (أعمال كاملة، پلياد).

(للخطاب). وكما في اللغة، فإن الزمن لا ينوجد إلاَّ على شكل نسَق، ومن وجهة السَرد، فما ندعوه الزمن ليس موجوداً، أو لا يوجد إلاَّ وظيفيًّا ، كونه عنصراً في نسَّق سيميائي : إذ لا ينتمي الزمن الي الخطاب المحض، ولكن الى المرجع، السَرد واللغة لا يعرفان إلا زمناً سيميولوجياً (أو رموزياً)، والزمن والحقيقي، هو وهم مرجعي، أو و واقعى،، كما يبرزه شرح پروپ، ولهذا القبيل كان على الوصف الساني أن يعالجه (١).

إذن، ما هو هذا المنطق الذي يتعارض ووظائف السرد؟ هذا ١ بسعى الباحثون إلى إجرائه عملياً وما تمَّت مناقشته مطوّلاً. قد نعود لاحقاً إلى مساهمات غىريماس، وبسريمون، وت \_ شودوروڤ، في العدد الثامن من مجلة و تواصلات (١٩٦٦) ، والتي تعالج كلها منطق الوظائف. ثلاث وجهات رئيسية تبرز الى الوجود كان عرض لما شودوروڤ. الوجهــة الأولى تمثّلــت بعطــاءات وبـــريمون، الأكثر منطقية ،. إذ اقتضى له أن يعيد بناء نخو للتصرفات الإنسانية التي يبرزها السرد، وأن يختَط من جديد مسيرة والاختيارات؛ التي تخضع لها شخصية بصورة قدرية، في كل نقطة من نقاط التاريخ (١)، وأن

(١) أعلن ڤاليري، وبطريقته المبكرة ولكن غير المستنفدة، عن وضعية الزمن الإنشائي: و إن الاعتقاد بالزمن، باعتباره عميلاً أو خيطاً موصلاً، هو مبنيٌّ على آلية الذاكرة والخطاب المركّب ،: والواقع أن الإلتباس ينكوَّن من الخطاب ذاته.

(٢) هذا المفهوم يستدعى نظرة لدى أرسطو: وتعنى أنَّ الاختيار العقلاني =

يبرز الى الوجود ما يمكن تسميته بالمنطق الطاقـوي (١)، لأنه يلتقـط الشخصيات أو أن تختار المباشرة بالعمل. أما النموذج الناني فهو ألسني (ليثي - شتراوس، غريماس): الإهتام الأساسي لهذا البحث همو إيجاد تعارضات جذورية في الوظائف، كون هذه الوظائف تتلام والمبدأ الجاكوبسوني القائل وبالصناعة، والتي وتنسحب، على امتداد سيرورة السرد. (وقد نرى لاحقاً الدراسات الموسمة التي قام بها غريماس لتصحيح أو إكمال جذورية الوظائف). على أن الوجهة الثالثة التي اختطها ثودوروف، تبدو مختلفة بعض الشيء، لأنها تنشى، التحليل على مستوى والأفعال، (أي الشخصيات) محاولة إقامة واعد يتراكب عبرها السرد، ويتنوع، ويحوّل عدداً من الإسنادات

ليس الأمر هنا ، منوطأ باختيار إحدى فرضيات العمل: إذ ليست الغرضيات هذه متخاصمة بل متنافسة ، والتي تجد لها موقعاً في مل. الأعداد . على أنَّ المكمّل الأوحد الذي يسمح الباحث باستحضاره ويتعلق بأبعاد التحليل الآنف الذكر . وحتَّى لو وضعنا القرائن جانباً ،

للأعمال الواجب اقترافها، هو الذي يؤسس التطبيق العملي، وهو
بالنتيجة العلم التطبيقي الذي لا ينتج أيَّ عمل أدبي مثايزاً عن عميله،
 عكس الشعريَّة. وفي هذا السياق يمكن القول أن المحلَّل يقوم بإعادة
 تكوين ا التطبيق العمل، الداخل للسرد.

 <sup>(</sup>١) هذا المنطق المؤسّس على المبادرة (القيام بهذا العمل أو ذاك) هو جديرً أن يبرز مسألة السمسراح التي يكون السرد مسرحاً لها عادةً.

والسمّليات والوساطات، فإن عدداً كبيراً من الوظائف الكبرى، يبقى ماثلاً في السرد (خاصة إذا تعلق الأمر برواية وتعدَّى كونه حكاية شمبية)، وثمة كثير من الوظائف لا تضبطها التحليلات الكثيرة التي ذكرناها، والتي سعت حتى الآن، إلى إبراز المفاصل الكبرى للسَّرد. إلى ذلك وجب على الباحثين ان يرتأوا وصغاً مشدوداً كفاية بقصد إبراز كلَّ وحدات السرد، وأصغر أقسامها، ولنذكر بأن الوظائف الكبرى لا يمكن ان تحدّها وأهميتها، بل طبيعة (إضهارية منائية) علاقاتها: إتصال هاتفي، مها بدا تافها، يتضمن في ذاته، من جهة، يعض الوظائف الكبرى (رنَّ، رفع السهاعة، تكلِّم، حطاً السهاعة) ومن جهة اخرى إذا المفذ جلة، وجب إعادة وصله، (أقله الأقرب بالمفاصل الكبرى للحكاية.

إنَّ الفطاء الوظيفي للسرد يفرض تنظباً للإبدالات، تكون كلِّ وحدة قاعدية منها تجدماً صغيراً من الوظائف، ندعوه هنا (على حد قول ، بريمون ،) تتاليةً. والتتالية تتابع منطقيً للنواة، تكون متحدة برابط تضامني (١٠). وتنفتح التتالية حين لا تملك إحدى عباراتها أيَّ لاحق. لنتخذ لنا تملك إحدى عباراتها أيَّ لاحق. لنتخذ لنا مثالاً : أن يوصي المرء بمادة إستهلاكية، أن يتلقاها، يستهلكها ويدفع نمنها، كل هذه الوظائف تشكل تتالية هي حتاً منفلقة، إذ ليس

 <sup>(</sup>١) بالمعنى الهلمسليثي ذي التعين الثنائي: عبارتـان تستلـزم الواحـدة الأخرى.

محناً أن تُستبق التوصية، أو أن يُلحق بعملية دفع الثمن، دون أن يخرج ذلك على الجباع المتجانس و للإستهلاك ، والواقع أن التتالية قابلة للتسمية دائماً. وحالما حدَّد پيروب وبسريون الوظائف الكبرى للسرد، انطلقا تلقائياً إلى تسميتها (خداع، خيانة، كفاح، عقد، إفواء، الغ...) على أن عملية التسمية هـنده تبدو حتمية بالنسبة لتتاليات باطلة، وهي ما يمكن تسميته وبالتتاليات الصفرى، كونها تشكّل غالباً الذرة الأدق في النسيع الإنشائي. أتكون هذه التسميات نشكّل غالباً الذرة الأدق في النسيع الإنشائي. أتكون هذه التسميات نشكّل جزءاً من تعقيد (لغوي) داخلي لدى القارى، (المستمع) ذاته، يسك بكل تتابع منطقي للأعمال كما كل إسمي: أن يقرأ المرء، يعني يسك بكل تتابع منطقي للأعمال كما كل إسمي: أن يقرأ المرء، يعني ان يسمي: وان يسمع، لا يعني فقط أن يرتاي كلاماً، بل أيضاً أن

وبدو عناوين التناليات مماثلة لهذه الكلبات، الأغطية التي تمتاز بها الآجة حين تغطي، وبطريقة مقبولية، تسوعاً كبيراً للمعنى والغوارق الملتبسة. بيد أن لغة السرد التي في حوزتنا، تنضمن دفعة واحدة هذه الفئات الأساسية: أولها كون المنطق المنفلق، الذي يُبنين متتالية، مرتبطاً كلياً باسمه: فكل وظيفة تفتتح إستحواداً، تفرض حال ظهورها، في الإسم الذي تبرزه، قضية الإستحواد كاملة، كها تعلمنا إياه كل انواع السرد التي شكلت فينا لغة السرد.

وأياً تكن ضآلة أهمية التنالية، كونها تتـألـف مـن نـواة قليلـة،

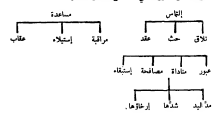
تتضمن أبداً لحظات مخاطرة، وهذا ما يسوّغ للباحث تحليلها: ويبدو تافها أن يُشكّل الباحث في تتالية، التتابع المنطقي للتصرّفات الدقيقة التي يتكوّن منها عمل إهداء السيجارة (ضيّف، قبل، أشعل، دخّن)، ولكن تناوباً يمكن أن يحدث، عند كل من النقاط هذه، أي حريّة في الممنى: دوپون، موكل جيمس بوند، يهبّه القداحة ذاتها، لكن بوند يرفض الهبة، ومعنى هذا التشعّب هو أن بوند يخشى الوقوع غريزياً، على عبوة مفخّخة (۱). تكون التتالية، عندائل وحدة منطقية مهدّدة، وهذا ما يسوّغها على الأقل. وهي الى ذلك، مؤسسة على قاعدة الأكثر: التتالية حين تنفلق على وظائفها، وتختفي تحت اسم، تشكل بذاتها وحدة جديدة، مستعدة للعمل كأبسط عبارة من تتالية أخرى أوسم منها.

مثالاً عن تتالبة صغرى: مدّ البد، شدَّما، أرخاها، تصبح هذه المصافحة بجرَّد وظيفة: فهي تتخذ من جهـة دور الإشـارة (لــونــة دوپون، ورعونة بوند) ومن جهة أخرى تشكّل بعامة عبارة تتالية أوسع مسمَّاة التلاقي، ويمكن أن تشكل عباراته الأخرى (إقتراب،

<sup>(</sup>١) من الممكن جداً أن يجد الباحث، حتى على هذا المستوى اللانهائي الصغر، تعارضاً من النموذج (الجذوري) الإستبدالي، وإذا لم يكن بين عبارتين، فأقله بين قطبي تتالية، إنَّ تتالية، تقديم السيجارة للضيف، حين يتم تعليقها، يمكن أن تبرز الجذور خطر الأمان، (التي أبرزها شتشغلوف في تحليله دورة شرلوك هولز)، شك / حاية، عدوائية /

وقوف، مناداة، مصافحة، استبقاء) تتاليات \_ صغرى. إن شبكة كاملة من الإستبدالات تُبينُ السرد، بدءاً من القوالب الدقيقة جداً وانتهاء بالوظائف الكبرى.

وما يستشقه الباحث هنا، هو هرمية نفلل داخلية وعلى المستوى الوظيفي: على ان التحليل الوظيفي لا ينتهي الى غايته، إلا حين يُصار الى تضخيم السرد، عن كئب، من سيجارة دوبون إلى المعركة التي يخوضها بوند ضد الاصابع الذهبية: إنَّ هرم الوظائف يمسُّ المستوى النالي (مستوى الأعمال). ثمة إذن نحو داخلي يشكّل التتاليات ونحو (او تركيب) إستبدالي للتتاليات في ما بينها. وقد يتُخذ الفعمل الأول من وغولندفنغر و سيْراً بلقى ظله على الفصول التالية:



هـذا التمثيـل تحليليّ حمّاً. وللقـارىء أن يلحـظ تتـابعـاً خطبّـاً للعبارات. ولكن ما يجب الننويه به، أن عبارات تناليات كثيرة، يمكن لها أن نتراكب داخل بعضها البعض: إذ ما إن تقاربُ تناليةٌ على

الإنتهاء حتى تظهر عبارة لتتالية جديدة: وهذا ما يفسّر تنقّل التتاليات على شكل طباقات(١): وإذا نظر الباحث وظيفياً إلى بنية السرد ألفاها متخفيَّة : على ذلك و بمسك ؛ النص، وويتطلُّع إلى . . ولا يسَع تراكب التتاليات أن يكفُّ، داخل العمل الأدبي ذاته، عبر ظاهرة انقطاع جذري، إلا في حال استعيدت بعض الكتل المحكمة، التي تكوّن النتاج الأدبي، إلى المستوى الأعلى للأعال (للشخصيات): تسألف قصة الأصابع الذهبية من فصول ثلاثة مستقلة ، إذ أن كتلها الوظيفية تكفُّ مرتين عن التواصل: لا علاقة تتالية بين فصل بركة السباحة، وبين فورت - كنوكس؛ ولكن تبقى علاقة عاملية، إذ أن الشخصيات (وبالتالي بنية علاقاتهم) هي ذاتها. ولنا مثال على ذلك: الملحمة ( ﴿ مجموع حكايا متعدَّدة ﴾ ): والملحمة سردٌ تكسَّر على المستوى الوظيفي غير أنه في اتحاد مع المستوى العماملي (وهدذا يصحُّ على ، الأوديسية » أو مسرح بريخت). وجب إذن، تتويج مستوى الوظائف (الذي يهيء الجزء الأكبر من الركن الإنشائي) عبر مستوى أعلى، حيث تنهل معناهما وحمداتُ المستوى الأول، الذي همو مستوى الأعال.

 <sup>(1)</sup> هذا الطباق يعود الفضل للشكلانيين الروس في التحسّب له حين حاولوا صياغة نموذجية لّمة: كما يجدر التمذكير بالبنيات الرئيسية المرجّعة.
 للجملة.

## الأعال ـ الأعال

1 . غو وضع بنياني للشخصيات؛ في النظرية الأرسطية للمتناعة، كان لفهوم الشخصية النصيب الأقل من الإهتام، وكان أن خضع كلياً لفهوم العمل: قال أرسطو بإمكان إيجاد حكايا دونما خضع كلياً لفهوم العمل: قال أرسطو بإمكان إيجاد حكايا دونما واستعاد هذا الرأي وعمل به المنظرون الكلاسيكيون (قوسيوس)، ولاحقا انخذت الشخصية هذه، التي لم تكن إلى حينه إلا إسا، أو عميلاً يقوم بعمل محددً (۱)، قواماً نفسانياً، فأضحت فرداً، وشخصياً ، أو بالأحرى وكائناً، مشكلاً بملئه، حتى لو لم يقم بأي عمل (۱)، وكمت هذه والشخصية و بالذات، عن أن تكون ملحقة بالعمل، حتى قبل أن تؤدي أي عمل، فجسدت بامتياز جوهراً بالعمل، ويكن لهذه الجواهر أن تخضع لقائمة، تتخذ لها الشكل الأكثر نقاءً متعالاً بقائمة و الإستخدامات، لسدى المسرح البورجوازي (الخفيفة الظل، الأب النبيل إلخ). وكان على التحليل البنباني منذ ظهوره أن يعالج على مضضي الشخصية، على أنها جوهر،

 <sup>(</sup>۱) لا ننسى أن المسرح الكلاسيكسي مسا عسرف إلا ، ممثلين، وليس دشخصات.

<sup>(</sup>٣) إن الشخصية ـ الشخص، تسود الرواية البورجوازية: رواية الحرب والسلم، إذ يبدو نيقولا روستوڤ على الدوام فتى شهها شجاعاً وباسلاً؛ ويظهر الأمير أندره أصيلاً، متخلصاً من غروره إلخ: وما يحدث لهم يبرزهم ولكنه لا يصنعهم.

بسبب إشكالية التصنيف التي تفرضها: ويذكرنا تدودوروف برأي توماشفسكي في هذا المجال: في هذا الأخير عن الشخصية أية أهمية إنشائية، وخفف من حدَّة هذا الرأي لاحقاً. بيد أن يروب لم يسم إلى سحب الشخصيات من التحليل، بل اختصرها إلى نموذجية بسيطة، مؤسسة على وحدة الأعال التي يتوزعها السرد، (واهب غرض سحري، مساعدة، شربر، إلخ)، لا على عام النفس.

ومنذ پروپ، لم تكف الشخصية عن أن تفرض الماألة ذاتها على تعليل السرد بنيانياً: فمن جهة تشكّل الشخصيات (أياً كان الاسم الذي نطلقه عليها: أشخاص المسرح أو عـاملـون) تصمياً لـوصـف ضروري، تبطّل خارجه والأعمال، الدقيقة المنسوبة إليها، أن تكون جلية، حتى يسعنا التأكيد أن لا سرداً واحـداً في العـالم دونَ وحمداً، في العـالم دونَا محملاء، على أن هــؤلا، والمملاء، الكثر، لا يسعهم أن يُوصَفوا ولا أن يُصتفوا في عبارات تم عن وأشخص، إما لأنَّ الباحثين يعتبرون والشخص، شكلاً تاريخياً عضاً، ومقبداً لدى بعض الأنواع، (والتي نعوفها جيداً).

(1) إذا توجّه جزء من الأدب الماصر بالنقد نحو والشخصية ، فليس ذلك لتدميرها (وهو أمر مستحيل)، بل لتجريدها من الشخص، وهذا أمر نختلف تماماً ، إنَّ رواية دونما شخصيات في الظاهر، كرواية ومأساة ، لفيليب سولرز، تُبعد الشخص كلياً على حساب الكلام ذاته. وهذا الأدب يتطلّب وفاعلاً ، دائماً ، ولكن هذا الفاعل سيكون من الآن فصاعداً فاعل الكلام. فيتوجَّب بالتالي الإحتفاظ، بالحال الأكثر أنساعياً، لكل السردات (حكايا شمبية، نصوص معاصرة)، التي تتضمَّن عملاء، لا أشخاصاً؛ وإما لأن الباحثين اعتادوا على اعتبار «الشخص» عقلنةً حرجةً يفرضها عصرنا على عملاء إنشائين، بصورة محضة. وجهد التحليلُ البنيائي، الحريصُ جداً على عدم تحديد الشخصية في عبارات الجواهر النسانية، عبر فرضيات متعددة، في تحديد الشخصية، ليس باعتادها وكائناً »، بل «مشاركاً».

بالنسبة ه لبريمون ، يمكن لكل شخصية أن تكون و عميل ، 
تتالبات أعمال تخنص بها (خداع، إغواه...)، وحين توحي التتالبة 
ذاتها بشخصيتين اثنتين (وتلك حالة طبيعية) تنضمن منظورين، أو 
اسمين إذا أثرنا ذلك (فها هو و خداع، للمنظور الأول هو و اغداع، 
للثاني)؛ وبالإجمال كلَّ شخصية حتى الثانوية منها هي وبطلة ، تتاليتها 
الخاصة. وكان وتودوروڤ، انطلق في تحليله رواية و نفسانية، 
(الملاقات الخطرة)، من العلاقات الثلاث الكبرى، التي اغرطت فيها 
الشخصيات بـ الأشخاص، وليس من هذه الأخيرة. دعا العلاقات الثلاث الكبرى التي أخضمت 
التحري الثلاث اركاناً أساسية (حب، تواصل، مساعدة)؛ أخضمت 
هذه العلاقات عبر التحليل إلى نوعين صن القراعد، الأول، وهـو 
التحويل، حين يتعلق الأمر بإبراز علاقات أخرى والثاني هو العمل 
حين يقتفي الأمر وصف تحول هذه العلاقات في سياق التاريخ؛ ثمة 
شخصيات كثيرة في والعلاقات الخطرة،، ولكن وما يقال عنها؛

مطواع للتصنف (۱۱) واقترح غريماس أخيراً أن يصنّف شخصيات السرد ، بحسب ما تفعل ، من هنا انطباق إسم «العامل ، عليها ، وليس بحسب ما تكون عليه ، حتى يصبح أشتراكها في ثلاثة محاور دلالية كبرى ، نجدها إلى ذلك في الجملة (فاعل ، مفعول ، إسناد ، ظرف) ، وهذه المحاور هي ، التواصل ، الرغة (أو الإلتاس) ، والإختبار (۱۲) ولما كانت هذه المشاركة منتظمة عبر أزواج ، أخضع عالم الشخصيات اللامتناهي ، هو الآخر إلى بنية جذورية (فاعل / مفعول به ، واهب / مُوهَب ، مساعد / معارض) تنسحب على امتداد السرد ؛ ولما كان العامل يحدد صنفاً ، أمكن له الإمتلاء بمعلين مختلفين ، تتحرّك بحسب قواعد التكاثر ، الإبدال أو الإنعدام .

ولهذه المفاهم الثلاثة كثير من النقاط المشتركة. والنقطة الأهم، هي تحديد الشخصية عبر اشتراكها في دائرة أعمال، على أن هذه الدوائر قليلة العدد، نموذجية، وقابلة للتصنيف، ولهذا السبب أطلقنا على مستوى الوصف الآخر إسم مستوى الأعمال، حتى ولو كان هذه المستوى قميناً بالشخصيات فحسب؛ وينبغني ألا يُفهم من هذه التسمية معنى الأعمال الدقيقة التي تشكّل نسيج المستوى الأول، ولكن معنى الإنبناءات الكبرى للتأدية العملية (رَغِبَ، تواصلُ، كافحَ،..)

<sup>(</sup>١) أدب ودلالة، (لاروس ١٩٦٧).

<sup>(</sup>٢) علم دلالة بنياني، لاروس ١٩٦٦.

لشخصيات السرد، لم تُحَلُّ بعد على أحسن حال. ولا شكُّ من الإجماع على أن الأعداد الهائلة للشخصيات داخل السرد يمكن لها أن تخضع لقواعد الإبدال وأنَّ صورةً واحدة، حتى داخل نتاج أدبي، يسعها إستيعاب شخصيات مختلفة (١) و من جهة أخرى فإن النموذج الفاعلي الذي اقترحه غرياس (واستعاد تودوروڤ من وجهة مختلفة) يظهر صموداً في التجربة حيال عدد كبير من السردات؛ وكأي نموذج بنياني يقيَّم عبر شكله القانوني (قالب من سنة فواعل) وعبر تحوَّلات منتظمة (إنعدامات، التباسات، إبدالات، إرسالات مزدوجة) يستدعيها هذا الشكل، مما يدفع للأمل بأغوذجية عاملية لليم دات(٢)، وفي حين يصير للقالب قدرة تصنيفية تامة، (تلك حالة والعامل، لدى غريماس) فإنه يبرز بصورة سيَّنة تعددية الاشتراكات، حالما تُحلَّل هذه الأخيرة إلى عباراتِ منظورات مختلفة ؛ وحين يُصار إلى مراعاة هذه المنظورات ( في وصف بريمون)، يظلُّ نظام الشخصيات مجزَّءاً

<sup>(</sup>١) ولطالما اعتمد علم تحليل النفس على عمليات التكثيف هذه \_ كان يقول مالآرميه، بخصوص هاملت: وبطانات، إنَّه لواجب وجبودها! في سياق الرسم المثالي للمسرح، كل شيء يتحرك بحسب مبادلة رمزية

لناذج منداخلة في ما بينها أو في علاقة نسبية مع صورة، وحيدة ،. (كريونة في المسرح، پلياد).

<sup>(</sup>٢) مثلاً: إن السردات حيث الفاعل والمفعول به يختلطان داخل الشخصية ذاتها هي سردات البحث عن الذات عن هويتها ذاتها (حار الذهب)؛

سردات حيث الفاعل يلاحق مفاعيل متتابعة (مدام بوڤاري) الخ...

بصورة كبيرة؛ بيد أن الإختصار الذي يقترحه وتودوروڤ، يجنّب العقبتين الإثنتين، غير أنه لا يؤدّي، ولا يفيد منه حتى يومنا هذا، إلا صردٌ واحد. ويبدو أن كل ذلك يمكن أن يعاد تجانسهُ بسرعة.

أما الصعوبة الحقيقية التي يفرضها تصنيف الشخصيات تكمن في الحيز (والوجود) الذي و للفاعل، داخل كل قالسب عمامي، أياً تكن صيغة هذا القالب. من هو فاعل (بطل) سرد ما؟ أيكون أو لا صنف متايز من المختلين؟ وللإجابة نقبول إن نمط الروايات الذي ألفناه، عودنا التشديد بشكل أو بآخر، وبدهاء سلبي أحياناً، على شخصية دون الأخرى. غير أن هذا الإمتياز يصمب أن يغطي كل الأدب الإنشائي. هكذا فإن كثيراً من السردات، تضع في موقع الحصام، عدوين، تكون وأعهلها و متعادلة على هذا النحو، والفاعل هو مزدوج حقاً، دون أن يتمكن الباحث من اختصاره عبر الإبدال؛ وذلك هو بالذات الشكل التقليدي الأكثر شيوعاً، كما لو أن السرد شهد هو ذاته، على غوار بعض اللغات، مبارزة أشخاص. هذا النزاع التنائي أو المبارزة هو من الأهمية بمكان بحيث أنة يُدخل السرذ في قرابة مع بنية بعض الألعاب (العمرية جداً).

حيث خصان متعـادلان يـرغبـان في الحصـول على شيء يـدوّره حَكَمّ؛ هذا الرسم البياني يذكّر بقالب الفاعل الذي اقترحه غريماس، ومما لا يدعو إلى الدهشة أنه إذا أردنا الوثوق بأن اللعبة كونها كلامًا، تنبئق هي الأخرى عن البنية الرمزية ذاتها التي نجدها في اللغة وفي

السرد: تكون اللعبة بدورها جملة<sup>(١)</sup>.

وإذا احتفظنا بصنف متميز من الممثلين (فاعل الإلتاس، والرغبة، والعمل) يصبح من الضروري، أقلّه، أن يلطّف طبعه، بأن نخضم هذا العامل إلى الفئات الخاصَّة بالشخص، النحوي لا النفساني: مروّة أخرى، وجب التقرّب من الألسنية حتى يمكن وصف وتصنيف الحجَّة الشخصية (أنا / أنت تُ / تَ) أو غير الشخصية (هو / هو) الفردية، الثنائية أو الجهاعية، للعمل. وقد تكون الفئات النحويَّة للشخص (المرصودة في ضمائر لفئنا) الأكثر حفاً في إيجاد مفتاح المستوى المعلي. ولكن لما كانت هذه الفئات عاجزة عن أن تحدّد ذاتها إلا من خلال ارتباطها بحجَّة الخطاب، لا بحجَّة الواقسم (المعلى، لا تجد معناها (أو معقوليتها) إلا إذا دمجناها في المستوى المعلي، لا تجد مناها (أو معقوليتها) إلا إذا دمجناها في المستوى الثالث للوصف، الذي ندعوه هنا، المستوى الإنشائي (بالتعارض مع الوظائف

## ١٧ \_ الإنشاء

## 1 ... التواصل الإنشائي: وكما تنوجد داخل السرد ذاته، وظيفة

<sup>(</sup>١) تحليل دورة جيمس بوند، الذي أجراه أو، إيكو، في مجلسة و تواصلات، العدد ٨، يُحيل إلى اللعب أكثر من الكلام.

 <sup>(</sup>٢) اضطر تحليلات الشخص التي أوردها بنڤينست في كتابه و مسائل في.
 الألسنة العامة و.

للتبادل كبرى (منوزَّعة بين الواجب والمنتفع) كذلك يكون السردُ تماثلياً، رهناً بتواصل آخر، باعتباره شيئاً: من جهة ثمة واهب للسرد، ومنتفع من السرد من جهة أخرى. والكل يعلم أنَّ الضميرين وأناء ووأنت ع في لغة التواصل الألسنية، هما مفترضان الأول نسبة إلى الآخر؛ وعلى المنوال ذاته، لا سرد دون منشىء ودون مستمع (أو قارىء). ويمكن لهذا الأمر أن يكون عادياً حتى الإبتذال، في حين أنه يستغل بصورة سيئة.

ولا شك أن دور الرسل أشبع تفسيرا (يدرس الباحث ، مؤلف ، رواية ، دون أن يتساءل إذا كان هو المنشى ، حقاً ) ، ولكن حين نتجاوز الأسر إلى القارى ، تمسي النظرية الأدبية أكثر حضمة والواقع أن المسألة لا تكمن في أن يستبطن الباحث مبررات المنشى ، لا المفاعيل التي يحدثها الإنشاء على القارى ، بل يقتضي الأمر وصف نظام الرموز الذي عبرة دُل على المنشىء والقارى، على امتداد السرد ذاته أما علامات المنشىء فتبدو للوهلة الأولى ، أكثر وضوحاً للعيان وأكثر عدداً من العلامات الدالة على القارى، (فالسرد يقول غالباً وأنا ، أكثر من قوله ، أنت ،) ؛ والحقيقة أن علامات القارى، هي أكثر ارتداداً من الأولى .

وهكذا، كلّما كفّ المنشى، عن التمثيل، وعن إبراد الوقائع التي يعرفها هو جيداً بينا يجهلها القارى، أحدث ذلك علامةً للقراءة، عبر الإنعدام الدال، إذ لن يكون معنى في أن يهب المنشى، نفسه

٩ \_ النقد البنيوي

179

معلومة ما: « كان إيُّو سيَّدَ هذه العلبة ، (١) ، يغبرنا الراوي عبر صيغة المتكام: وهذه علامة على القارىء ، قريبة مما يـدعــوه جــاكــوبـــون « الوظيفة الغيبوبية ، للتواصل. على أن من هنات التصنيف، أن يهمل الباحث جانباً علامات التلقيّ (وغم أهميتها)، ليقول كلمة واحدة عن علامات الإنشاء<sup>(٢)</sup>.

من هو واهب السرد ؟ يبدو أن ثلاثة مفاهيم ادَّعت الإجابة عن هذا التساؤل؛ ويعتبر المفهوم الأول أن السرد بثه شخص (بملء المعني النفساني لكلمة الشخص)؛ ولهذا الشخص إسمّ، إنه المؤلّف، به يُصارُ إلى تبادل دونما توقّف بين والشخصية؛ وبين الفن الذي يجوزه فردّ منماه كليّاً ، يستلُّ الريشة مرحليـاً ليكتـب تــاريخاً: ليس السرد إذن (الرواية بالأخص) إلاّ التعبير عن والأناء الخارج على نطاقه. إنَّ المفهوم الثاني يصنع من المنشىء ، نوعاً من الضمير الكليّ ، اللاشخصيّ ظاهرياً ، يبث التأريح من وجهة عليا ، هي وجهة الله(٢). والمنشيء على

(١) وضربة مضاعفة في بانكوك، إن الجملة، في الفرنسية تعمل كأنها ورفة عين، بالنسبة للقارىء، كأنما يستدير المرء حول نفسه. وعلى العكس من ذلك، فإن البيان و هكذا، ليوكان يخرج لتوَّه، هو علامة على المنشىء، إذ أن هذا القول يندرج في تحليل منطقي يقوم به و شخص ،.

(٢) تودوروڤ مد مذكور آنفاً، يعالج إلى ذلك صورة المنشيء وصورة

(٣) ، متى يمكن الباحث أن يكتب من وجهة نظر مزحة عُليا، أي كما لو أن

الله ينظرهم مِن عَلُ ؟ ؛ (فولبير، توطئة لحياة كاتب، لـوسُـوي،

حد سواء داخليّ ازاء شخصياته (لأنه يدرك تماماً كل ما يعدث لها ويلمّ بها) وخارجيّ (كونه لا يتاهى البيّة مع شخص أو مع آخر). والمفهوم الثالث والأكثر حداثة (هنري جيمس، سارتر) ينصَّ على أن المنشى، يجب أن يقصر سرده على ما يمكن للشخصيات أن تلاحظه أو تعوفه : يحدث كل ثبيء كما لوكانت كل شخصية بدورها مُرسِلةً للسرد. غير أنَّ المفاهم الثلاثة الآنفة مزعجة بمقدار ما ترى كلها، في المنشى، والشخصيات، أشخاصاً حقيقيين، وأحياة، (والكل يعلم القدرة السرمدية التي لهذه الأسطورة الأدبية) كما لو أن السرد يتحدد بدئياً، بناء على مستواه المرجعي (تلك مضاهم متساوية في واقعيتهاء).

بيد أنَّ المنشى، والشخصيات، أقلّه من وجهة نظرتا، هي في الفمرورة ( كائنات من ورق، ؛ ولا يسع واضع سرد أن يختلط بشي، مع منشى، هذا السرد (١٠) ؛ فعلامات المنشى، مائلة في السَّرد، وهي أشد تقبّلا بالنالي لتحليل رموزي ناجز؛ ولكن حتَّى يقرّ الرأي على أن يحوز المؤلّف ذاته (الذي يعلن عن نفسه، ويختبى، أو يَحيى) وعلامات، ينثر نتاجه خلالها، وجعب أن يفترض الباحث وجود وعلائمية ، بين والشخص، وبين كلامه، مما يجعل من المؤلف

<sup>(</sup>١) تمايز أكثر ضرورة، بالمقياس الذي يحكمنا تاريخياً، من جهرة من النصوص كانت دون مؤلف (سردات شفهية، حكايات شعبية، ملاحم منوطة بحكواتين ورواة إلخ).

ذاتاً بملئها ومن السرد التعبير الأدائيَّ عن هذا الإمتلاء: وهذا ما يعجزُ التحليل البنياني أن يخلص إليه: «من يتكلَّم؛ (في السرد) ليس هو و من يكتب، ليس «من هو كائر، (١).

والواقع أنَّ السرد بالمعنى الحقيقي للكلمة (أو نظام رصوز المنشىء)، كما اللّغة، لا يعرف إلاَّ نسقين من العلامات: شخصياً وغير شخصيًّ، ولا يفيد هذان النسقان بالضرورة من ميزات ألسنية متعلقة بالشخص (أنا) وبغير الشخص (هو)؛ قد تكون سردات، على سبيل المئال، أو مقاطع كتبت بصيغة الغائب ولكن حجتها الحقيقية هي صيغة المنكلم.

ما السبيل إلى تقرير الأمر ؟ يكفي أن تُعاد كتابة السرد (أو المقطع) بتحويله من صيغة الـ (هو) إلى صيغة الـ (أنا): وطالما لا تؤدّي هذه العملية إلى أي تشويه للخطاب بل تبدل الفهائر الإعرابية، ويتأكّد حينفز البقاء داخل نسق الشخص: إنّ مقدّمة الأصابع الذهبية رغم أنها كتبت بصيغة الغائب، هي في الواقع كلام جيمس بوند؛ وحتى تغمّر المحبّة استحالت إعادة الكتابة.

إِنَّ الجملة التالية: 1 لمح رجلاً في الخمسين بمشية شابة بعد ... 1 هي محض شخصيَّة، على الرغم من وجود ضمير هو ( 1 أنا ، جيمس بوند ،

 <sup>(</sup>١) ج - لاكان: والذي اتكلّم عليه، حين اتكلّم هـل هـو ذاته الذي يتكلّم؟..

لمحت الخ...). وعلى أن البيان الإنشائي التالي ويبدو أنَّ طنين الجليد لدى ارتطامه بالزجاج، أعطى بوند انطباعاً مفاجئاً ما لا يمكن أن يكون شخصياً، بسبب وجود فعل ويبدو ، وهو الصيغة التقليدية للسرد، حالما تُشهى البغة نستقاً زمنياً كاملاً، خاصاً بالسرد، يهدف إلى تيجنب المتكلم صيغة الحاضر (١٠) و لا شخص يتكلم في السرد، على حد تعبير وبنفينيست ، في حين أن الحجة الشخصية (تحت أشكال تتفاوت تخفياً) اجتاحت السرد شيئاً فشيئاً، كون الإنشاء أرجع إلى ظوفي المكان والزمان للتعبير (ذلك هو تحديد النسق الشخصي)؛ على ذلك فإن كثيراً من السردات، الأكثر شيرعاً، تتزاوج في ما بينها بإيقاع بالغ السرعة، وغالباً ما يكون الشخصية وغير الشخصية في حدود الجملة ذاتها؛ هنا عبارة والأصابسع الدخية »:

عيناهُ غير شخصيّ حدَّقتا بعيني دوبون الذي لا يدرك أيَّ امتلاءِ يتَخذ شخصيّ إذ تضمَّن هذا النظر الثابت مزيجاً من الخفر، والحنبث

والتحقير الذاتي إنَّ امتزاج الأنساق يحسُّ حمّاً على أنه سهولة. ويمكن لهذه السهولة

إن امتزاج الاساق يجس حتما على الله سهوله. ويمكن لهذه السهولة أن تصل إلى حدّ التزييف: لا تحتفظ أغاتا كريستي في روايتها البوليسية

<sup>(</sup>١) إ\_بنڤينيست، مذكور آنفاً.

(, الساعة الخاصة والدقيقة الخمس والعشرين ) بالسر " إلا حين تخدع شخص الإنشاء: يوصف الشخص من الداخل، في حين أنه القاتل (١٠)؛ يعدث كل شيء كما لو أن الشخص ذاته يحوز ضمير شاهد، ماثلاً في الخطاب، وضمير قاتل، ماثلاً في المرجم: إن المزلاج المغرط الفاصل بين نسقين، وحده الذي يسمح بالسرّ. ويفهم الباحث آنشذ كيف يُصنع، في القطب الآخر من الأدب، من هامش النسق المنتهى شرطاً ضم ورياً للنتاج، دون أن يسعه مدح هذا النمط إلى النهاية.

على أن الهامش هـذا \_ وهـو مـوضع بحث لبعـف الكتـاب
المعاصرين \_ ليس بالفرورة نصًّا أمرياً جالياً؛ وما ندعوه الرواية
النفسانية، تشم عادياً بمزيج النسقين، لأنها تحشد بالتتالي علامات غير
الشخص وعلامات الشخص؛ ولا يسع ، علم النفس،، في الواقع
\_ بشكل متناقض \_ أن يغتني بنسق الشخص \_ المحض؛ إذ أن الباحث
حين يعزو كلَّ السرد إلى حجَّة الخطاب وحدها، أو إذا ما آثره على
فيل العبارة فإن المحتوى ذاته للشخص يضحي مهدداً: فالشخص
النفساني (دَو الطبيعة المرجعية) لا علاقة له البتّة بالشخص الألسني،
الذي لم تحدده إستعدادات أو نوايا أو سيوات، ولكن موقعه (المرتز)
في الخطاب. وعلى هذا الشخص الشكليّ يتكلّم الباحثون اليوم؛ وهذا
في الخطاب. وعلى هذا الشخص الشكليّ يتكلّم الباحثون اليوم؛ وهذا

(١) صيغة شخصية: وكان يبدو حتَّى لبورناتِي أنَّ شيئًا لم يظهر متغيراً ،
 الخ. وهذا النهج هو أكثر ابتذالاً في قصة واغتيال روجيه أكرويد ،
 لأن القاتل بلهج صراحة بـ وأنا ،

يكتب ، روايات،) إذ يهدف التخريبُ هذا إلى تحويل السرد من النظام الإثباتي المحض (والذي يقيمه إلى الآن) إلى النظام التجلُّويَ الذي بحسبه يصير معنى الكلمة هو الفعل ذاته الذي ينطق بها (١): اليوم، أن يكتب المرء، لا يعني أن «يروي»، بل يعني أن يروي المرء ويستحضر كلَّ المرجع ( ﴿ مَا يُقَالَ ۚ ) لَفَعَلَ الْعَبَارَةُ هَذَا ؛ لِذَا فَإِنَّ جزءاً من الأدب المعاصر ، ليس وصفياً ، بل تحوّليٌّ ، ويسعى بناءً على ذلك، إلى استكمال حاضر (أو مضارع) في الكلام ولا أنقى بحيث يتماهي الخطاب كلُّه بالعمل الذي يحرَّره، حين يُعزَى اللُّغُو ؛ كله \_ أو يُسحب \_ إلى المعجم<sup>(١)</sup>.

موقعُ السَّرد: احتَّلت المستوى الإنشائي، علاماتُ الإنشائية، وجماعُ الرَّمُوزُ العملانية التي تعيد دمج الوظائف والأعمال في التواصل الإنشائي، الموزّع بين واهب (هذا التواصل) والمنتفع به \_ بعض هذه العُلامات كان موضع دراسة: في الآداب الشفهيَّـة، نتعـرَّف بعض أنظمة رموز الإلقاء (الصيغ الوزنية، أو صيغ الأوزان، مناقبيَّة مصطلحة في التقديم)، وندرك ان «المؤلِّف، ليس من يبندع

<sup>(</sup>١) حول النجلُـويَ انظُـرْ ت ـ تــودوروڤ، المذكــور آنفــاً ــ إن المُصَـل التقليدي عن التجلوي هو البيان التالي: إنيّ أعلن الحرب، الذي لا الحظُّ ، شيئاً ، ولا « يصف ، شيئاً ، ولكنه يستنفد معناه في لفظه ذاته على عكس البيان: الملك أعلن الحرب، الذي يبدو استنتاجياً، وصفياً.

<sup>(</sup>٢) حول التعارض القائم بين اللغو والمعجم. انظُرْ ج \_ جينيت المذكور آنفاً .

الحكايات الأجل، بل هو من يحسن ضبط نظام الرموز الذي يتولَّى استخدامه وإشراك المستمعين به: ويكون المستوى الإنشائي، في هذه الآداب، بارزاً للغاية، وقواعده غاية في الإكراء بحيث يصعب على الباحث أن يرتأي و حكاية، تفتقد علامات للسرد مرمزة ( و كان يا ما كان... و أشكال الخطاب، (وهي في الواقع علامات للإنشائية): من كراً إلى و أشكال الخطاب، (وهي في الواقع علامات للإنشائية): تضيف لصبغ تتخل المؤلف، اختطه أفلاطون، واستعاده من بعده و يوميد ، (۱) وترميز لبدايات ونهايات السرد، تحديد لمختلف أساليب التمشيل (المتكلم المباشر، المتكلم غير المباشر، والمتكلم الإسنادي) (۱)، ودراسة و وجهات النظر » الخي .. هذه العناصر كلها تندمج في إطار المستوى الإنشائي. وإلى ذلك نضيف الكِتابة في الإعلان تندمج في إطار المستوى الإنشائي. وإلى ذلك نضيف الكِتابة في الإعلان عنه ..

والواقع ان وحدات الكتابة من المستويات المتدنية تندمج بصورة جيدة بالسرد: إنَّ الشكل الأمثل للسرد، كونه سرداً، يستشرف محتوياته وأشكاله الحكاثية المحضة (وظائفاً وأعهالاً). وهذا يفسر أن يكون الرمز الحكائيُّ المستوى الأخير الذي يمكن لتحليلنا ان يطاله،

 <sup>(</sup>١) (لا تدخّل من جانب المنشىء في الخطاب: المسرح مثلاً) (للشاحر وحده الكلام: أمثال، قصائد تعليمية)، (مزيج نوعين: الملحمة).

<sup>(</sup>٢) هـ ـ ـ سورنسن، في مجموعة مقالات متفرّقة لجانسن.

إلا في حال خرج التحليل على الشيء، السرد، أي في حال النهكت قاعدة المثولية التي تؤسس هذا التحليل. والحقيقة أنَّ السرد لا يسعه ان يتلقّى معناه، إلاَّ من العالم الذي يستخدمه: وراء المسولى الإنشائي، يبدأ العالم، أي تبدأ انظمة أخرى (اجناعية، اقتصادية، ايديولوجية) لا تشكل عباراتُها السردات فقط، بل عناصر لمادة أخرى أيضاً (أحداث تاريخية، أوضاع، قرارات، الخ..) في جين تتوقف الألسنية عند حدود الجملة، يتوقف تحليل السَّرد لمدى الخطاب: يتوجّب على الباحث حينئذ الإستعانة و بعلم رموزيًّ، آخر. عرفت الألسنية هذا النوع من الحدود، والتي طرحتها ـ أو بالأحرى اكتشفتها ـ قعت عنوان ومواقف.

يُحدَّد « هوليداي ، « الموقف» (بالنسبة للجملة) على أنه بجموع الوقائع الألسنية غير المتداعية (<sup>()</sup> بينا يحتبره « پريتو »، بمثابة ، مجموع الوقائع التي يعرفها المتلقي لحظة إتمام الفعل السيميَّ (أو المعنوي) وبالإستقلال عنه في الآن ذاته (<sup>()</sup>).

ويمكن القول على المنوال ذاته، أنَّ كلَّ سرد خاصع و لموقف سرد،، أي لمجموع أعراف يُستهلك السرد بحسبها. ففي المجتمعات المسمَّاة وسلفيَّة،، يكون موقف السرد أكثر تسرمبزاً (٢)، وحمدة

<sup>(</sup>۱) م، أ، ك، هاليداي، مذكور آنفاً.

<sup>(</sup>٢) برييتو: «مبادىء في علم المعنى».

۲) برییتو: ۱۱ مبادی، فی عام المعنی ۱. ۱۰ از الکارتی نام الله الله می آن میرا سرا ایران سراسی

 <sup>(</sup>٣) إن الحكابة، يذكّرنا ل. سياغ، يمكن أن تقال كلّ لحظة، وكل مكان بينا لا يصح ذلك على السرد الأسطوري.

الأدب الطليعيُّ يعلم بأعراف قراءة، هي مشهديةُ لدى مالارميه، الذي أراد ان يُلقَى الكتابُ على المـلا بحسب إجراء تركيبي محدَّد، واعراف طباعيَّة لدى ميشال بوتور الذي يحاول ان يُرفِقَ بالكتاب علاماته الخاصة. غير أنَّ مجتمعنا، عملاً بالأمر الشائع، يُخفى ما أمكنه نظام رموز موقف السَّرد: إذ لا يحسب المجتمع طرائق الإنشاء التي تحاول أن تحيَّد السَّرد اللاحق، متظاهراً بإعطائه (أي السرد) فرصة طبيعية تكون بمثابة الدافع، وإذا صحَّ التعبير فإن هذه الطرائق تعيد إغلاق السرد بعد إفتتاحه: مثلاً، روايات مؤلَّفة من رسائل، مخطوطاتٌ يدَّعي الباحث اكتشافها، مؤلِّف يلتقي المنشيء، أو أفلام تطلق تأريخها قبل المقدّمة. والنفور من أن يعلن المجتمع عن أنظمة رموزه، يشير الى كونه بورجوازياً ينطبع بهذه السمة ويبرز في آن معاً ثقافة الجهاهير الناشئة عن هذا المجتمع: إذ يلزم هذا المجتمع المعنيَّ وهذه الجاهير علاماتٌ لا تكون لها سمةُ العلامات. على أن ذلك ليس إلا ظاهرةً بنيانية عارضة: أن يغتح القارى، روايةً أو جريدة أو يضيء شاشة التلفزيون، هو حدثٌ يبدو أليغاً للغاية ومتهاوناً الى أبعد حدًّ، ولكن لا شيء يحول دون أن يُحِلُّ هذا الحدث المتواضع فينا، ومرة واحدة، كلِّ النظام الرمزي دوراً غامضاً نتيجة لهذاً الأمر : لما كان مجاوراً لموقف السرد (ومحتوياً إيَّاه أحياناً) ينفتح على العالم وينعتق السَّرد (أو يستهلك)، ولكنه (أي المستوى الإنشائي) حين يتوَّج المستويات السالفة يغلق السَّرد، ويشكله نهائياً معتبراً إيَّاه كلامَ لغة يتكهَّن ويحمل في ذاته تقعيده اللغوي الخاص.

## ٧ ـ نظام السرد

يمكن للمغة بكل ما تعنيه الكلمة أن تتّخذ عبر نضافر إجراءين أساسين: الإنبناء، أو التجزئة، التي تنتج وحدات (وما يدعوه بنقنيست، الشكل) مَّ الإدماج، الذي يجمع هذه الوحدات في وحدات من درجة عليا (المعنى). وهذا الإجراء الشائي، يجده الباحث في لغة السرد، وهذ الأخيرة تعرف بدورها إنبناء أو إدماجاً، أي شكلاً ومعنى.

١ - تحرّف وانتشار: ينطبع شكل السرد، أساساً، بسلطتين إثنتين: الأولى أن يمدد السرد علاماته على امتداد التأريخ، والأخرى ان تدخل انتشارات غير متوقعة في هذه التحرّفات. ونظهر هاتان السلطتان كأنها حريّتان أو تفسيحان اسلوبيان، على أنَّ قصد السرد، تحديداً ان يدمج هذه الإختراقات في لفته (١).

إنَّ تَعَرُّف العلامات موجود في اللغة. درس الظاهرة العالِمُ و بالّي ». وبما يختص بـاللغـة الفـرنسيـة والألمانيـة (١)، ثمة تفـارق تركيبي ، حالما لا تكون العلامات (الخاصة برسالة) متجاورة، وحالما تضطرب الخطوطية المنطقية (مثلاً أن يسبق المسندُ الفاعل). ثمة شكل

<sup>(</sup>١) قالبري: وتقترب الرواية شكلياً من الحلم: ويمكن للباحث أن يعدد الداحد والآخ باعتباه هذه الخاصية التر يمتلكانها: ان كل مفار قاتبها

الواحد والآخر باعتبار هذه الخاصية التي يمتلكانها: إن كل مفارقاتها
 تنتمي إليها ه.

<sup>(</sup>٢) ش. بالّي \_ ألسنية عامّة وألسنية فرنسية ـ برن\_ الطبعة الرابعة ١٩٦٥.

من التفارق التركيبي جدير بالذكر يلحظه الباحث حين تفصلُ أجزاء العلامة ذاتها علامات أخرى ، على امتداد سلسلة الرسالة ( مثلاً ، النفى « بلا البَّة » ، وفعل « سامح » في جملة : لا يسامحني البُّنَّة ). ولما كانتُ العلامة مجزَّأة، توزَّع مدلولها على دالأت كثيرة، تباعدٌ بين بعضها البعض، على أنها لا تفهم منفردةً. عاينًا ذلك في ما يختصّ بالمستوى الوظيفي، وهذا ما يحدث تماماً في السرد: وحدات تتالية، وإن شكلت على مستوى هذه النتالية بالذات، يكن أن تفصل بين بعضها المعض وحداتٌ تأتى من تتاليات أخرى: ذكرنا ذلك آنفاً بأن بنيـة المستوى الوظيفي متخفيّة (١). وبناءً على آراء «بالّي، الذي يضع اللغات التأليفية، حيث يسود التفارق التركيبي (كاللغة الألمانية) بتعارض مع اللغات التحليلية التي تحترم الخطية المنطقية وأحاديَّة الدلالة (كاللغة الفرنسية)، فإن السرد لغة تأليفية يؤسَّسها، جوهراً، نحر من الدمج والتغليف: بحيث ان كل نقطة من السرد تشع في اتجاهات عديدة على السّواء : حين يطلب جيمس بوند كأسّ ويسكى بانتظار الطائرة، تكون لهذه الكأس، كونها قرينةً، قيمة متعددة الدلالات. إنها عقدة رمزية تجمع في ذاتها مدلولات كثيرة (غني، حداثة، بطالة)؛ ولكن طلب الويسكي هذا، بما انه وحدة وظيفية،

<sup>(</sup>١) ك. ليڤي \_ شتراوس (انثروبولوجيا بنيوية): وعلاقات تنشأ من الرزمة نفسها يمكن أن تظهر بفترات متباعدة، حين ينظر الباحث إليها من وجهة نظر تعاقبية، أ. ج \_ شرياس شدَّد على افتراق الوظائف (علم دلالة بنيوي).

يجب ان يتجاوز إبدالات عديدة عن كتب (إستهلاك الويسكي) انتظار، رحيل، الخ..) حتى تبلغ معناها النهائي: والتقطت؛ وحدة المعنى عبر السرد كله، على أن السرد ذاته لا ويُمسك؛ إلا عبر تحرّف وإشعاع وحداته.

إنَّ الإنتشار المعمَّم يهبُ لغة السرد طابعها الخاص: ولغة السرد ظاهرة المنطق المحض، لأنها مؤسَّسة على علاقة فالبأ ما تكون بعيدة، وتحرُّك نوعاً من الثقة في المذكرَّة التفكيرية، وهي تستبدل دوماً النسخة البسيطة المحضة للأحداث المرويَّة؛ وبحسب ما تقول ه الحياة،، من غير المتوقع في لقاء ما، ألا تسبق الجلوس دعوةً إلى الحلول في المكان: وهذه الوحدات في سياق السرد، متجاورة من وجهة نظر تكيفية، ويمكن أن يفصلها تتابعٌ من الإدماجات منتمية الى دوائر وظيفية مختلفة تماماً: هكنذا يَنشأ نبوعٌ من والزمن المنطقى ، ، الذي يُمتُّ بصلة ضئيلة مع الزمن الواقعي، في حين يكون السحق الظاهر للوحدات خاضعاً للمنطق الذي يوحد بدوره نواة التتاليات. وليس عنصر الاثارة أو التشويق الا شكلاً منحازاً، أو إذا صحَّ التعبير، متفاقهًا للتحرُّف: وفي حين يبقى هذا الترقب على تتالية مفتوحة (عبر إجراءات تفخيمية تشير الى التأخير وإعادة الإنطلاق)، ويدعم التاسُّ مع القارى، (المستمع)، ويحتفظ بوظيفة إقامة اتصال، ومن جهة أخرى، يمنحه (القارىء) التهديد بوجود تتالية غير مكتملة، وجدول صرفي مفتوح (كما لو ان لكل تثالية قطبين، إذا صحَّ ظنَّنا)، أي وجود اضطراب منطقيّ، على أنَّ هذا الإضطراب بالذات يستهلك بقلق ولذة (على الرغم من أنه يُرمم دائماً)؛ والترقب، هو لعبة مع البنية، يهدف الى المخاطرة بها وتمجيدها في آن، إذا صحَّ التعبير، وهذا ما يشكُل حالة رعشة حقيقية المعقول؛ ولئن يحتِّل ا(الترقب) النظام (وليس التسلسل) في هشاشته، يستكمل فكرة اللغة ذاتها: فما يبدو أكثر إثارة للشفقة، هو أيضاً أكثر إعالاً للفكر: و والترقب، يأسرُ من خلال والروح، لا من خلال وقرات مغلقة والله

ما يمكن أن ينفصل، يمكن ان يُملأ. ونظراً الى أنَّ النواة الوظيفية متددة، فهي مُثَل مسافات مزيدة يمكن ان تُملأ بصورة شبه لانهائية، ويمكن أن تُملأ فجواتُ عدد كبير من الرساطات، كلَّما وَسِع مُوجية ان تتدخل، إذ يمكن لحرية الرساطة أن تنتظم بحسب محتوى الوظائف (بعض الوظائف يتعرَّض للوساطة بصورة أحسن من البعض الآخر: الإنتظار مثلاً) (٢) وبحسب مادة السرد (للكتابة إمكانيات في فك الإدغام اللوساطة إذن الكير من إمكانيات

 <sup>(</sup>١) ج - پ فاي، حول مسألة (بافوميت؛ لكلوستوفسكي: (نادراً ما يكشف التخيّل (أو السرد) بمثل هذا الوضوح ما هو عليه بالمضرورة: اختبار (الفكر) (بالحياة).

<sup>(</sup>۲) الإنتظار ليس له، منطقياً، إلا نبواتبان: الأولى انتظار هيادي، والأخرى انتظار متحقق أو غيب، غير أن النواة الأولى يمكن أن تكون غيدة بصورة كبيرة، وأحياناً بشكل لامتناه (بانتظار غودو): يضاف إلى ذلك لعب، يكون هذه المرة أقصى الأمر، وهو النبة.

الفيام: يمكن قطع حركة مؤداة شفوياً بسهولة أكبر مما لو كانت الحركة مصور (١٦٠). مما يدفع الى القول أن للقدرة الوساطية في السرد لازمة هي قدرتها الإضارية.

إنَّ وظيفة (تناول غِذاءً مغذيًّا) يمكن أن يختصر كلَّ الوساطات المحتملة التي يخفيها (تفصيلُ الغذاء)(٢)، ويكون ممكناً من جهة أخرى، أن تُختصر تتالية الى نواتها، وهرمية تتاليات إلى أجزائها العليا، دون أن يُشوّه معنى التاريخ: إن سرداً يمكن له ان يتاهى، حتى لو اختصرنا ركنه الجمعيَّ الى فواعله والى وظائفه الكبرى ابداً مثلها تنشأ عن التصعيد التدريجي للوحدات الوظيفية (٢). وبمعنى آخر يُطرح السَرد على أنه مختصر (ما كان الباحثون يدعونَه البرهان). ويبدُو للوهلة الأولى أنَّ كلَّ خطاب هو على الشاكلة نفسها، غير أنَّ لكل خطاب نموذج اختصار، ولما كانت القصيدة الغنائية، مثلاً. الاستعارة الأوسع مدى لمدلول واحد (٤) ، وأن يختصرها الباحث يعني

<sup>(</sup>١) قاليري وإنَّ يروست يجزَّى، \_ ويهبنا الإحساسَ بإمكانية التجزي، بشكل لانهائي ــ لكن هذا ما اعتاد الكتّاب الآخرون على تجاوزه . .

<sup>(</sup>٢) هنا أيضاً، تخصيصات بحسب المادة: للأدب هذه القدرة المجازية التي لا مثيل لها. بحيث لا تملكها السين ذاتها.

<sup>(</sup>٣) هذا الإختصار لا يتطابق بالضرورة مع تبويب الكتاب إلى فصول؛ بل يبدو على المكس، إنَّ للفصول هذه دوراً في إقامة الإنقطاعات، أي

الوقفات المشوكة (تقنية الوريقة). (1) ن ـ رُويت، مذكور آنفاً، يمكن للناقد أن يفهم القصيدة كونها نتاج =

أن يهبّ هذا المدلول، وهذه العملية لفرط ما هي مسهلة فقالة تغيّب هوية القصيدة مؤقتاً (إختصارات القصائد الغنائية تُختصر بالمدلولين حب وموت) من هنا تنشأ القناعة باستحالة اختصار قصيدة. وبالمقابل، مختصر السرد (إذا قاده الباحث بناءً على مقابيس بنيانية) يحفظ بفردية الرسالة. وبمعنى آخر فالسرد و قابل للترجمة ه، دونما ضرر أساسي: فما ليس قابلاً للترجمة لا يتحدّد إلا على المستوى الأخير، أي المستوى الإنشائي: دالآت الإنشائية مثلاً، يمكن أن تمرّ بصعوبة من سياق الرواية إلى الفيلم، الذي لا يعرف المعالجة الشخصية الا نادراً (١)، بيد أن الطبقة الأخيرة من المستوى الإنشائي، نعني بها الكتنبة، لا يمكن ان تمدّ من لغة الم أخرى (أو تمرّ ببالغ المسر). إنَّ قابلية الترجمة التي يملكها السرد تنشأ عن بنية لفته، ويمكن الباحث بالتالي، ولكن عبر طريق معاكسة، أن يجد هذه البنية لدى وجود تحليلات سيميائية (أو رموزية أو علوم إشارات) متباينة وجود تحليلات سيميائية (أو رموزية أو علوم إشارات) متباينة

سلسلة من التحويلات المطبقة على العبدارة (أحبُّكَ). وكمان يشوي
 رُويت الإشارة، هنا، إلى تحليل الحمذبان الذهاني الذي أعطاه فرويد في
 ما يتعلق بالرئيس شريبر (خمة تحليلات نفسية).

<sup>(</sup>١) مرة أخرى لا علاقة بن والشخص ، القراعدي للمنشى، وبين والشخصية ، (أو الذاتية) التي يصنعها المخرج لي سياق تمنيله. قصة مئينة: إن الكاميرا أنا (المتهاهية باستمرار مع هين شخصية) هي حدث استثنائي في تاريخ السينها.

ومتنافسة (أدب، سينا، إذاعة، فنون ضاحكة) قد يمهّد كثيراً طريق هذا التحليل.

 ٢ - محاكاة ومعنى: في لغة السرد، الإجراء الثاني الأهم، هو الإدماج: ما تـمَّ وصُّلهُ بأيّ مستوى (تتالية مثلاً) يُوصل غالباً بمستوى أعلى (تتالية ذات درجة هرمية عالية، أو مدلولٌ جمعيٌّ لتناثر القرائن، أو عمل فئة من الشخصيات)؛ ويمكن ان يُقارن التعقيد الذي يعتري السرد بتعقيد خطة عضوية، قادرة على إدماج الإستدارات الى الخلف، والقفزات الى الأسام: او الأصح: إنه الإدماج تحت أشكاله المتنوّعة الذي يسمح بتعويض التعقيد، غير المضبوط ظاهرياً ، الذي يعتري وحدات مستوى من المستويات: إلى ذلك يسمح التعقيد بتوجيه فهم القارىء للعناصر المتقطعة، المتجاورة والمتجانسة في آن (كما هي معطاة من خلال الركن، الذي لا يعرف إلاَّ بُعداً واحداً: التتابع)، وإذا تمثُّلنا بغريماس وأسمينا « النظير » لنعني به وحدة الدلالة (التي تطبع علامة وسياقها)، أمكننا القول، إن الإدماج عامل نظيريُّ: فكل مستوى (ادماجي) يهب نظيره الى الوحدات من المستوى الأدبي ويحول دون : تمايل؛ المعنى. غير ان هذا لا يمنع حدوث التايل هذا \_ في حال لم نرقب تصاعد المستويات.

الإدماج الإنشائي لا يتمثّل بشكل منتظم وهادى، كما لو انه نتاج هندسة جميلة لعدد لا متناه من العناصر البسيطة، تقوده إلى بعض الكثافات المقدة، وغالباً ما تكون للوحدة ذاتها علاقتان متبادلتان، الأولى على مستوى (وظيفة تنالية) والأخرى على مستوى آخر (قرينة تُرجع القارىء إلى فاعل). ينمثّل السرد إذن، على انه تتابع لعناصر بسيطة وعناصر مباشرة، متراكبة بصورة كبيرة. إنَّ التفارق النحوي، يوجّه، قراءة وأفقية،، ولكن والإدماج، يضيف إليها قراءة وعامودية، ثمة نوع من والعرج، البنياني، شبيه بلعبة محتملات لا تكفّى. على أنَّ تساقطات هذه المحتملات المتنوعة تهب السرد طاقته و احبوته، يُنظر الى كل وحدة من خلال موازنتها ومعقها، وهكذا ويشي، السرد؛

من خلال تنافس هذين الطريقين، تشقب البنية، تتكاثر، 
تكشف ذاتها، وتنضبط: حينل لا ينفك المستوى ان يكون منتظلاً. 
غة حرية للسرد حتاً (كما لكل متكام حرية، ازاه لغته)، غير ان 
هذه الحيرية وه محدودة، إذا أخذت على عواهنها: بين نظام الرموز 
الأقوى الذي تحوزه اللغة، وبين نظام الرموز الأقوى الذي يملكه 
الاحتى الذي تحوزه اللغة، وبين نظام الرموز الأقوى الذي يملكه 
الإحاظة بجاع سرد مكتوب، يلاحظ انه انطلق من الأكثر ترميزاً 
(المستوى الفونيمي)، وتمدّد تدريجياً حتى الجملة، وهمي النقطة 
المجموعات الجملية الشركيبية، ثم يماود تراصه انطلاقاً من 
الجموعات الجملية الشخيرة (تتاليات \_ صغرى)، الأكثر حرية، 
وصولاً الى الأعمال الكبرى التي تشكل نظام رموز قوياً ومقيداً: إن 
إبداعية السرد (أقله تحت مظهره الأسطوري و للحياة) تقم حينئذ 
وبين نظاميٌ رموز ، نظام الألسنية \_ الناقلة.

ولذا أمكن القول بصورة مفارقة ، إنَّ الفنّ (بالمعنى الرومنطيقي للكلمة) هو بمثابة بيانات من التفاصيل، في حين ان والتخيَّل، هو ضبط لنظام الرموز: وباختصار، يقول پو، نرى أن الإنسان المبدع ملؤه التخييل أبداً، وأنَّ الإنسان الواسع الخيال حقاً ليس إلاً علية (۱) و.

من هنا يجب إعادة الكلام على و واقعية ، السرد. حالما النقط و بوند » مكللة هاتفية من مكتبه ، لا أطرق مفكراً ». على حد قول المؤلف: والمواصلات مع هونغ \_ كونغ سينة للغاية ، ومن الصعب الحصول عليها ». إنما لا وتفكير ، بوند ولا نوعية الحطوط الهاتفية هي المعلومة الحقيقية ، هذه المقاربة ربًا صنعت هذا والحي ، غير أن المعلومة الحقّة ، تلك التي سنظهر لاحقاً هي موضعة المكالة الهاتفية التي تمتّت في إطار مكاني يُدعى هونغ \_ كونغ .

هكذا يبقى التقليد متجاوزاً (أ) في كل سرد، فلا تكمن وظيفة السرد في أن ء تمثّل، بل أن تشكل مشهداً يظل إزاءنا لغزياً، دون ان يكون من طبيعة بحاكاتية، إنَّ «واقع، تتالية ليس في التتابع والطبيعي، للأممال التي تتكوَّن منها، بل في المنطق الذي يفرض ذات على امتداد التتالية، مخاطراً به، ومكتفياً بنتاج هذا الوجود، ويمكن

ر ١ ) الإغتيال الثنائي في شارع مورغ، ترجمة بودلبر

 ( ) ج \_ جينيت \_ لَهُ الحق في اختزال التعبيرات المحاكاتية إلى قطع من حوار صبغت بشكل تقارير؛ كون الحوار يخفي دائماً وظيفة قابلة للتعقل وغير محاكية. القول بمعنى آخر ، ان أصل تنالية ليس ملاحظة الواقع ، بل الضرورة القصوى في أن ينـوّع الإنسـان ويتجـاوز و الشكـل ، الأوّل الذي أعطيه ، أي التكرار: التنالية الواحدة هي ، جوهرياً ، كلّ لا يتكرّر في داخله أيُّ ثيء ، وللمنطق هنا قيمة معيقة \_ ومعه كل السرد . يحدث أن يُعيد الناس دائماً إسقاط ما عرفوه ، وما عاشوه في السرد ، أقله في شكل انتصر بالنكرار وأسَّس بالتالي نموذجاً لصيرورة ما . السَّردُ لا يُرى ، ولا يقلّد ، والإنفعال الذي يشعلنا لدى قراءة رواية ، ليسَ انفعالاً ثميره و رؤيا ، (والواقع أننا لا و نرى ، شيئاً) بل انفعال المعنى ، أي نظام أعلى للعلاقة (علاقة القراءة بالانفعال) الذي علك بدوره انفعالاته ، أماله ، تهديداته وانتصاراته : فيا يحدث في علك بدوره انفعالاته ، أماله ، تهديداته وانتصاراته : فيا يحدث في

أقله في شكل انتصر بالتكرار وأسس بالتالي نموذجا لصيرورة ما.

السَّردُ لا يُرى، ولا يقلّد، والإنفعال الذي يشعلنا لدى قراءة
رواية، ليس انفعالاً تنيره و رؤيا، (والواقع أننا لا و نرى، شيئاً) بل
انفعال المعنى، أي نظام أعلى للعلاقة (علاقة القراءة بالانفعال) الذي
يلك بدوره انفعالاته، أماله، تهديداته وانتصاراته: فما يجدث في
السرد، ليس من الوجهة المرجعية وشيئاً ه (١٠)، بالمعنى الحرفي للكلمة.
إنَّ وما يحدث، هو الكلام وحده، مغامرة الكلام، التي لا ينفك
القراء والمحلَّلون يهلَّلون لمجيئه. وعلى السرغم من جهل الباحثين
الشيء الكثير عن أصل السرد كما عن أصل الكلام، يمكن ان نغترض
مقدماً أنَّ السرد معاصر للحوار الأحادي، وهذا الأخير ابتداع
يبدو سابقاً للحوار الثنائي. ودون أن نؤوّل الفرضية النسالية قسراً،
فإن ما له دلالة أن ويبدع الإنسان الصغير (بعمر الثلاث سنوات)

 <sup>(</sup>١) مالاًرميه (كرّبونة في المسرح، بلياد)، والعمل المسرحي يُظهر تتابع مظاهر الحدث الخارجية دون أن تحتفظ لحظة بالواقع، ودون أن يحدث في نهاية الأمر شيءً .

### زحنب بجلما

| <ul> <li>۱۸ ـ نظرية العفو.</li> <li>۱۹ ـ الإنسان ذلك المعلوم.</li> <li>۲۰ ـ سوسيولوجيا الفن.</li> <li>۲۱ ـ السيمياه.</li> <li>۲۲ ـ التخلف المدرسي.</li> <li>۲۳ ـ علم الأديان الفكرالإسلامي</li> </ul>         | <ul> <li>احوار الحضارات.</li> <li>الميتولوجيا اليونانية.</li> <li>مبادئ، في العلاقات العامة.</li> <li>الخلدونية.</li> <li>مسوسيولوجيا الأدب</li> <li>الاسراق الزراعية.</li> </ul> |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>٢٤ - مدخل إلى علم السياسة.</li> <li>٢٥ - نقد المجتمع المعاصر.</li> <li>٢٦ - روسو.</li> <li>٢٧ - الأدب الرمزي.</li> <li>٢٨ - طريقة الروائز في التربية.</li> <li>٢٩ - مصير لبنان في مشاريم.</li> </ul> | ۷ - الجمالية الفوضوية<br>۸ - تاريخ الفنون المسكرية<br>۹ - الفكر الفرنسي المعاصر<br>۱۰ ـ الأدب المقارن<br>۱۱ ـ الإسلام<br>۲۱ ـ برغسون                                              |
| ٣٠- مسير بيان في مساويع.<br>٣٠- من ديكارت إلى سارتر.<br>٣١- الإنطباعية.<br>٣٢- تاريخ قرطاج.<br>٣٢- باسكال.                                                                                                    | ۱۳ سيكولوجيا الفن<br>۱۵ - تأملات ميتافيزيقية<br>۱۵ - في الدكتاتورية<br>۱۷ - العقد النفسية .<br>۱۷ - دستويفسكي .                                                                   |

| ٥٣ _ فلسفة التربية.                      | ٣٤ ـ المؤسسات العامة.                                |
|------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| <ul> <li>١٤ - السوق النقدية .</li> </ul> | ٣٥ ـ المسألة الفلسفية.                               |
| ه ٥ ـ الإنسان المتمرد.                   | ٣٦ ـ تاريخ السوسيولوجيا .                            |
| <b>۹۰ ـ</b> تيار دو شاردان.              | ٣٧ ـ الفدرالية .                                     |
| ٥٧ ـ التربية الحديثة.                    | ٣٨ ـ أمراض الذاكرة.                                  |
| ۵۸ ـ كيركيغارد.                          | ٣٩ ـ المذاهب الأخلاقية الكبرى                        |
| ٩٥ ـ تقنية المسرح.                       | <ul> <li>١٤ - نقدالأ يدبولو جيات الكبرى.</li> </ul>  |
| ٦٠ ـ المذاهب الأدبية الكبرى.             |                                                      |
| ٦١ ـ النقد الجمالي.                      | ٤١ ـ الفلسفات الكبرى.                                |
| •                                        | <ul> <li>٢٤ ـ العواطف والحياة الأخلاقية .</li> </ul> |
| ٦٢ ـ الحضارات الإفريقية .                |                                                      |

27 ـ المكتبات العامة.

\$1 - منظمة الأمم المتحدة.
 \$2 - الدستورواليمين الدستورية.

٤٦ ـ هذه هي الحرب.

٤٨ ـ المواطن والدولة.
 ٤٩ ـ فلسفة العمل.

٥٠ ـ مونتاني .

٥١ ـ علم الجمال.

٥٢ ـ تدريب الموظف.

٤٧ ـ الممارسة الأيديولوجية.

٦٣ ـ ديكارت والعقلانية.

70 - البيبليوغرافيا. 77 - علم السياسة.

٦٧ ـ الاعلامياء.

٦٤ \_ العلاقات الثقافية الدولية

٦٨ ـ سوسيولوجيا السياسة.

٦٩ ـ الأدب الطبيعي. ٧٠ ـ الجمالية عبر العصور.

٧١ ـ فن تخطيط المدن.

٧٢ ـ علم النفس التجريبي.

٧٣ ـ أصول التوثيق. ٩٣ ـ الفلسفة والتقنيات. ٧٤ ـ دينامية الجماعات. ٩٤ ـ جغرافية العالم الصناعية. ٧٥ ـ تاريخ العرقية. ٩٠ ـ فلاسفة إنسانيون. ٧٦ ـ قيمة التاريخ. ٩٦ ـ الحرب الأهلية. ٩٧ ـ أصل الموحدين الدروز. ٧٧ ـ سوسيولوجيا الصناعة . ٧٨ ـ الماركسية بعد ماركس. ٩٨ ـ من الرأي إلى الإيمان. ٧٩ ـ معرفة الذات. ٩٩ ـ التسويق. ١٠٠ ـ دفاعاً عن الأدب. ٨٠ ـ تاريخ الطيران. ٨١ ـ التعليم المبرمج. ١٠١ ـ الذين يحضرون غيابهم. ٨٢ - السلطة السياسية.

١٠٢ ـ الجماعات الضاغطة. ٨٣ ـ سوسيولوجيا الحقوق.

١٠٣ ـ الأسطورة.

١٠٧ ـ الكلام.

١٠٦ ـ الوظيفة العامة.

١٠٤ - القوى العاملة في الامارات ١٠٥ ـ الإحصاء.

١٠٨ ـ النيظام السياسي

١٠٩ ـ الثقافة الفردية وثقافة

الجمهور.

١١٠ ـ توظيف الأموال.

والإداري في بريطانيا.

٨٤ - الخطوط ... لفلسفة ملموسة .

٨٥\_ مدخل إلى التربية.

٨٦ ـ معرفة الغير.

٨٨ ـ عظمة الفلسفة.

٨٩ ـ الإنسان الأول.

٩٢ ـ تاريخ بابل.

. ٩ ـ اللحظة العدمية المنائية .

٩١ ـ الجمالية الماركسية.

٨٧ .. اسيمة .

١٢٨ ـ استطلاع الرأي العام. ١١١ ـ الأدب الألماني. ١٢٩ ـ وحدة الوحود العقلية. ١١٢ \_ المحاسبة التحليلية. ١٣٠ \_ الأدب الإيطالي. ١١٣ ـ النيظام السياسي والإداري في فرنسا. ١٣١ ـ المذاهب الافتصادية. ١١٤ ـ الأمومة والبيولوجيا. ١٣٢ - الفن التكعيبي. ١١٥ ـ الحريات العامة. ١٣٣ - التربية الجنسية عند الولد. ١١٦ \_ قانون الفضاء. ١٣٤ \_ فلسفة القانون. ١١٧ ـ تلوث المياه. ١٣٥ ـ الطفولة الجانحة.

للحكاية.

١٤٠ ـ تاريخ علم الأثار.

١٤٣ ـ البحث العلمي.

١٤٥ \_ النوجيه الترسوي.

١٤٤ \_ المجتمع الصناعي.

١٣٩ \_ الكوميديا.

١٤٢ ـ الدولة.

١٣٨ .. تاريخ الجزائر المعاصر.

١٤١ ـ السيكولوجبا الصناعية .

١١٨ ـ النقد الأدبي.

١٣٦ ـ الرواية البوليسية. ١٣٧ - التحليل البنيوي

في الاتحاد السوفياتي.

١٢٣ ـ حلول فلسفية .

١٢٤ ـ التلفزيون الملون.

١٢٥ ـ مدخل إلى الاقتصاد.

١٢٦ ـ الأخسلاق والحسيساة

لاقتصادية . ١٢٧ \_ مناهج علم الاجتماع.

١١٩ ـ النيظام السياسي . . . ١٢٠ ـ التلوث الجوي. ١٢١ ـ النسبية .

١٢٢ ـ السوريالية.

١٧٥ \_ تقريظ الفلسفة.

١٧١ ـ الفكر العربي.

١٧٨ \_ طبيعة الميتافيزيقا.

١٨٠ \_ التربية المستقبلية. ١٨١ ـ تاريخ الحضارة الأوروبية

١٧٩ \_ الخدمة المدنية في العالم.

١٧٦ ـ الـ المركزية السياسية

والإدارية في العالم.

١٥٦ ـ المغرب في ظل يديه.

۱۵۸ ـ تاريخ الحساب.

١٥٩ ـ الياس أبو شبكة.

١٦٠ \_ آراء في السعادة.

١٦٢ ـ العقل والنفس والروح. ١٦٣ \_ علم النفس الاجتماعي.

١٦١ ـ تقنية السينها.

١٦٤ \_ الطاقة.

١٥٧ ـ معايير الفكر العلمي.

١٩٧ \_ المورفولوجيا الاجتماعية ١٨٢ ـ حـقـوق الإنــان الشخصية والسياسية. ١٩٨ - الأليات الزراعية الحديثة. ١٨٣ \_ المحاسبة . ١٩٩ ـ التسويق السياسي. ٢٠٠ \_ الفلسفة الشريدة. ١٨٤ \_ سيكولوجيا الذكاء. ٢٠١ \_ الاسترخاء. ١٨٥ ـ الاقتصاد في المغرب العربي. ١٨٦ ـ فولتير.

١٨٧ ـ التاريخ الدبلوماسي.

٢٠٢ ـ بحوث في الرواية الجديدة ٢٠٣ \_ المواقف الأخلاقية . ٢٠٤ \_ مع الفلسفة اليونانية . ه ٢٠ \_ أضواء عربية على أوروبا

في القرون الوسطى.

٢٠٦ \_ الجريمة.

۲۰۸ \_ المراهقة.

۲۰۹ \_ الكندي.

٢١٠ \_ الصحة العقلية.

٢١١ \_ ميزان المدفوعات.

والبصرية.

٢١٢ ـ الـوسائـل السمعية

٢٠٧ \_ الأسواق المالية في العالم.

١٨٨ \_ الطبقات الاجتماعية.

١٩٠ ـ الاستثمار الدولي.

۱۸۹ - من الكندي إلى ابن رشد.

١٩١ ـ مدخل إلىالسوسيولوجيا.

١٩٢ ـ الحركة النقابية في العالم.

١٩٣ ـ المحاسبة في النظرية

١٩٥ ـ تـــاريـخ علم النفس.

والتطبيق.

١٩٤ ـ الأدب البوناني.

١٩٦ ـ الفوضوية.

## تاريخ الحضارات العام

#### موسوعة في سَبقت بحادات بإشراف موريس كروزيه

الشرق واليوسنان القسديسقة

رومتا وأمبراطوريتهت

القسروت الوسعلى إداوز مبددى أستاذيالرين

القرشان السسادس عيشر والسكابع عكشر

دولات موسنيه أستاذني البريد

القرن الشيامن عشر

رولان موســنیه و آرنست لابرو نبته نیامریه استان هریه

القسون السساسيع عشس دويرهنيب أبندازي فالسلنانيا

العهشدالمعياصس مودين كروزب منتشاللان العام إذنا منشورات عویدات ۱۹۸۸/۹۳۷

#### Roland Barthes

# Introduction à l'analyse structurale des récits

Traduction arabe de
Antoine ABOU ZEID

**EDITIONS OUEIDAT** 

Beyrouth - Paris OTHEC

حوار الحضارات.

#### زدنب علما

١٨ ـ نظرية العفو.

١٩ ـ الإنسان ذلك المعلوم. ٢ ـ الميتولوجيا اليونانية. ٢٠ ـ سوسيولوجيا الفن. ٣ \_ مبادى ، في العلاقات العامة . ٤ . الخلدونية. ٢١ ـ السيمياء. ٢٢ ـ التخلف المدرسي. ه ـ سوسيولوجيا الأدب ٢٣ \_ علم الأديان الفكر الإسلامي. ٣ \_ الأسواق الزراعية.

٧ ـ الجمالية الفوضوية ٢٤ \_ مدخل إلى علم السياسة. ٢٥ ـ نقد المجتمع المعاصر.

٨ ـ تاريخ الفنون العسكرية ٩ ـ الفكر الفرنسي المعاصر

> ١٠ ـ الأدب المقارن ١١- الإسلام

> > ۱۲\_ برغسون

١٣ ـ سيكولوجيا الفن ١٤ ـ تأملات ميتافيزيقية

١٥ ـ في الدكتاتورية

١٦ ـ العقد النفسية.

۱۷ ـ دستويفسكى.

۲٦ ـ روسو. ٧٧ \_ الأدب الرمزي. ٢٨ ـ طريقة الروائز في التربية. Bibliothes Alexandama ۲۹ ـ مصير لبنان في ، .٣٠ من ديكارت إلى ٣١ ـ الإنطباعية. ٣٧ ـ تاريخ قرطاج. ۳۳\_ باسکال.

